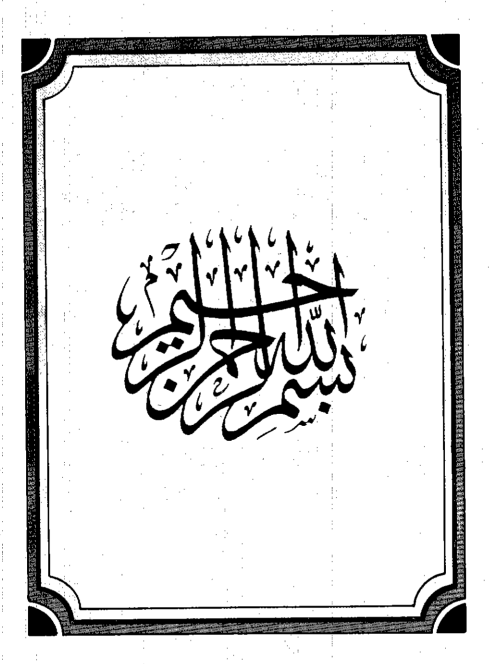


تَأليفُ الشَيخُ مِحَد بزعَبِدِ ٱلمَرَئِزِ السُّلِمَانِ الْقَرْعَاوِيُ

حَقِّفَهُ وَخَرِّجُ أَحَادِيثُهُ مِحِنِّدِبنَ المُحَدِرِسِيِّ بِدَا حَمَدِ المدرِّس بدَارالحَد بِث المنكِربَّة بمَرِّحَة المُحَرِّمَة





# مقت منه المجسّفِق

إن الحمد لله ، نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، ونشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، ونشهد أن محمداً عبده ورسوله .

## أما بعب د :

فإن التوحيد هو أساس الإسلام ، وقوام الدِّين ، وهو زُبدة الرسالات الإِهَية وغايتها ، وقطب رحاها وعُمدتها ، ترتكز كلّها عليه ، وتستند في وجودها إليه ، وتبتدىء منه وتنتهى إليه .

وعِلْم التوحيد هو أشرف العلوم ، وأعلاها قدراً ، وأعظمها خطراً ، فحاجة العباد إلى هذا العلم فوق كل حاجة ، وضرورتهم إليه فوق كل ضرورة ، فإنه لا حياة للقلوب ، ولا نعيم ولا طمأنينة إلا بأن تعرف رما ومعبودها وفاطرها ، بأسمائه وصفاته وأفعاله .

وكتاب التوحيد لمجدد عصره وعلامة زمانه الشيخ محمد بن عبد الوهاب ـ رحمه الله ـ كتاب فرد في معناه لم يُسبق إلى مثله في كثرة فوائده ودقة مسائله ، وحُسن ترتيبه وتبويبه .

ولاً كنت عمن شرفوا بتدريس هذا الكتاب وشروحه أكثر من عشر سنوات في (دار الحديث الخيرية) بمكة المكرمة ، والتي تعتبر بحق صرحاً علمياً شامخاً ، فقد وقع اختياري على شرح نفيس لكتاب التوحيد وهو

الموسوم بـ «الجديد شرح كتاب التوحيد» لمؤلفه فضيلة الشيخ محمد بن عيد العزيز القرعاوي ، فألفيته شرحاً لطيفاً ، وسُلَّماً مُنيفاً إلى فهم ما استشكل فهمه ، مع وضوح العبارة وسلاسة الأسلوب ، وقد وجدت لزاماً عليَّ أن أقوم بضبط نصوص هذا الكتاب القيِّم مع تخريج أحاديثه وتصويب أخطائه حتى يُعمَّ به النفع وتعظم به الفائدة إن شاء الله تعالى والله أسأل أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفع به النفع العميم إنه ولي التوفيق والهادي إلى أقوم طريق .

وكتبه محدّبن أممر سيستيداً حَد المدرّس بدارالحديث المنكوريّة مدكة المكرّمة

# ترجمنه مُؤلِّف "كنِّابْ لِتوحيد"

#### اسـمه ونسـبه :

هو الإمام العلاَّمة ( الربَّاني ) ، مُحيي السنة مجدد الدعوة ، محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن علي بن محمد بن أحمد بن راشد التميمي .

#### \* مولــده:

ولد رحمه الله سنة ١١١٥هـ، في بلدة العيينة من أرض نجد، وقرأ القرآن قبل بلوغه العشر، وكان حاد الفهم، سريع الإدراك يتعجب أهله من فطنته وذكائه.

### \* شيوخه ورحلاته العلمية :

أخذ العلم عن والده وغيره ، ثم رحل للتزود من طلب العلم ، فأتى البصرة والحجاز مراراً ، والأحساء وغيرها ، وأخذ عن علماء تلك الأقطار ، ومنهم الشيخ محمد حياة السندي المدني ، والشيخ إسماعيل العجلوني، وعلي أفندي الداغستاني ، والشيخ عبد الله بن إبراهيم النجدي ثم المدني ، والشيخ محمد المجموعي وغيرهم ، وأجازوه .

وقد حج ووقف بالملتزم ، وسأل الله أن يُظهر هذا الدين وأن يرزقه

القبول من الناس

ثم قصد المدينة وحضر عند علمائها، ثم ارتحل يريد الشام فحصل له عائق لما اقتضته الحكمة الإلهية من ظهور هذا الدين في البلاد النجدية ، فرجع إليها ، وقَدِم على والده في بلدة « حريملاء » .

\* جهاده ودعوته

عاد الشيخ رحمه الله من رحلاته العلمية ـ وقد علم من أحوال الناس ومعتقداتهم في بلده وفي غيرها من البلاد المجاورة ـ ما أسخطه وحفز همته إلى دعوتهم إلى التوحيد الخالص من شوائب الشرك والبدع والمعاصي ، فبدأ دعوته من «حريملاء» وذلك بإنكاره مظاهر الشرك والبدع فيها ، ثم ارتحل إلى « العيينة » ، وأزال ما في ( الجبيلة ) وتلك الجهات من القباب والمساجد المبنية على قبور الصحابة وغيرها ، ثم قدم ( الدرعية ) وتلقاه الإمام محمد بن سعود وبادره بالقبول ، فشمر في الدعوة إلى توحيد الله ، وإفراده بالعبادة ، وسائر شرائع الإسلام ، والنهي عن الشرك بالله وسائر المحرمات .

وقد أقام الله به علم الجهاد ، وأدحض شبه أهل الشرك والعناد ، وجد الإمام في نصرته ، حتى انتشر التوحيد وعمرت به نجد بعد خرابها ، واجتمعت بعد افتراقها ، وكان لهم الغلبة والظهور على أعدائهم ،

وبالجملة فمحاسنه وفضائله ، أكثر من أن تُحصر وأشهر من أن لك

## ثناء العلماء عليه:

قال الشيخ عبد القادر بن بدران الدمشقي : ولما امتلاً وطابه من الآثار وعلم السُّنة ، وبرع في مذهب الإمام أحمد، أخذينصر الحق ويحارب البدع ، ويقاوم ما أدخله الجاهلون في هذا الدين الحنيف ، والشريعة السمحاء ، ولم يزل مثابراً على الدعوة حتى توفاه الله .

وقال عالم الأحساء الشيخ حسين بن غنام:

لقد رفع المولى به رتبة الهدى بوقت به يُعلى الضلال ويرفع سقاه نمير الفهم مولاه فارتوى وعام بتيار المعارف يقطع فأحيا به التوحيد بعد اندراسه وأوهى به من مطلع الشرك مهيع سها ذروة المجد التي ما ارتقى لها سواه ولا حاذى فناها سميدع وشمَّر في منهاج سنة أحمد يشيد ويحمي ما تعفّى ويرفع

## مولفاتـــه:

صنف رحمه الله ، مصنفات كثيرة منها :

كشف الشبهات ، وكتاب أصول الإيهان ، وكتاب فضائل الإسلام ، فضائل القرآن ، وكتاب مختصر السيرة ، والسيرة المطولة ، وكتاب مجموع الحديث ، ومختصر الشرح الكبير ، ومختصر الصواعق المرسلة ، ومختصر زاد المعاد ، وكتاب الإيهان ، وله رسائل ونصائح وأجوبة ، وله هذا الكتاب النفيس في التوحيد وما يجب من حق الله على العبيد .

قال فيه الشيخ سليان بن سحمان رحمه الله:
قد ألّه السيخ في التوحيد مختصراً
يكفي أخا اللّب إيضاحاً وتبياناً
فيه البيان لتوحيد الإله بما
قد يغفل العبد للطاعات إيماناً
حباً وخوفاً وتعظياً ورجا
وخشية منه للرحمن إذعانا

توفي رحمه الله سنة ١٢٠٦هـ، وكان يوماً مشهوداً، وقد رثاه جماعة من العلماء. رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه فسيح جناته.

<sup>(</sup>۱) انظر في ترجمته: تاريخ تجد المسمى « روضة الأفكار والأفهام للعلامة حسين بن غنام ( ۱ / ۲ ) ، وحاضر العالم ۷۰ : ۸۰ ) ، وأبجمد العلوم (۸۷۱) ، وعنوان المجد لابن بشر ( ۱ / ۲ ) ، وحاضر العالم الإسلامي ، الطبعة الأولى ، وعجلة الزهراء (٣ / ٤١٧ ) ، وعلماء نجد خلال ستة قرون للبسام (١ / ٢٥ - ٤٧) . وحاشية كتاب التوحيد للشيخ عبد الرحمن بن قاسم (ص ٣ : ٧).

# ترحمت البيتارح

هو محمد بن عبد العزيز السليان القرعاوي من قبيلة عنزه ولد في عنيزة في منطقة القصيم في المملكة العربية السعودية سنة (١٣٥٣) هـ في ٢٤ رمضان وقد شب في مدينة عنيزة والتحق في إحدى الكتاتيب ودرس القرآن الكريم وبعض علوم الشريعة واللغة العربية ثم التحق بالمعهد العلمي بعنيزة عام ١٣٧٧ هـ وتخرج منه عام ١٣٨١ هـ والتحق بكلية الشريعة بالرياض ثم تخرج منها عام ١٣٨٥ هـ ١٣٨٦ هـ وقد انتظم في سلك القضاء منذ تخرجه حتى قضى سنتين في القضاء فانتقل بعد ذلك إلى التدريس في وزارة المعارف ولا يزال حتى الآن مدرساً بمعهد النور بعنيزة ، أما حالته الاجتهاعية فقد نشأ يتياً عصامياً بنى مستقبله بنفسه ولا يزال يعمل في حقل الدعوة الإسلامية إضافة إلى عمله الرسمي في معهد النور.

أما كتابه الجديد فهو بحق جديد في شكله وإن كان قديماً في موضوعه لأن كتاب التوحيد يستحق بحق أكثر من ذلك . وإن شرحاً كهذا يخرج للطلبة بقالب يتناسب مع ما فهموه من مشاكل العصر ومخططات العدو الجديدة التي تتلون في ظاهرها . وحقيقة مخططات أعداء الإسلام هي الحديدة ومحو والإسلام ، لذا كان هذا الكتاب جديداً

في حقيقته كما هو جديداً في اسمه والله المسؤول أن ينفع به الأمة وينقذها من مكائد العدو ومخططاته .

فجزا الله المؤلف وصاحب المتن عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء

وكتبسه .

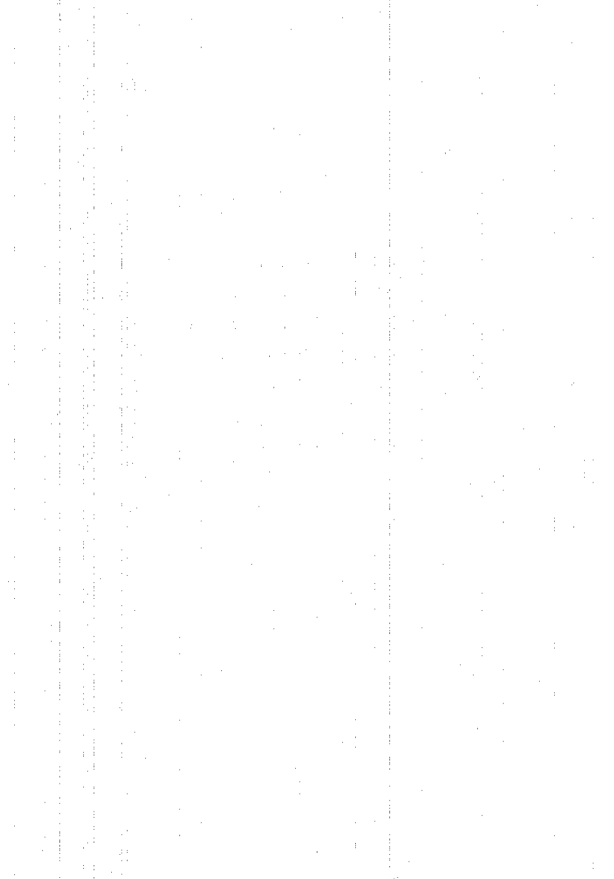
الأستاذ عبد الله الحمد الجلالي المدرس في معهد عنيزة العلمي

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد بن عبد الوهَّاب رحمه الله.

## نقت ريظ

الحمد لله وحده وأصلي وأسلّم على من لا نبي بعده نبينا محمد وعلى اله وصحبه وسلم، أما بعد: فقد استعرضت الكتاب المسمى بالجديد في شرح كتاب التوحيد للشيخ محمد العبد العزيز القرعاوي فألفيته منهجاً قوياً في تقريب المعنى إلى أذهان الطلبة وصياغته بأسلوب مناسب للعصر وتبيين معنى النصوص بشرح مفرداتها ومجمل معناها وأرجو الله أن يتقبل منه وأن ينفع بها كتب إنه جواد كريم.

قاله كاتبه: محمد الصالح العثيمين



# مقت ِّسة الشِّاح

الحمد لله الذي أنقذ هذه الأمة من الشرك إلى التوحيد، وأشهد أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولا ضديد ولا نديد . وأشهد أن محمداً عبده ورسوله على المبعوث بهذا الدين المجيد . اللَّهم صلِّ وسلِّم على عبدك ورسولك محمد وعلى آله وصحبه أهل الشجاعة والرأي السديد ، أمَّا بعد : فإني عزمت بعون الله على شرح كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد وذلك لما لصاحب هذا الكتاب الشيخ محمد بن عبد الوهاب من الفضل الكبير على هذه الأمة حيث جدد ما اندثر من دينها وصحّح ما فسد من عقيدتها وجاهد في سبيل ذلك بنفسه وماله وقلمه ، ولما لكتابه هذا من المكانة العلمية حيث أنه يبحث في أشرف العلوم وهو توحيد الله وإفراده بالعبادة وتخليص الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد وذلك بما يحويه من الأدلة الشرعية من كتاب الله وسنّة رسوله وأقوال السلف الصالح . وقد شُرح الكتاب شروحاً متعددة منها المختصر ومنها المطول وقد كتبت بأساليب تتناسب مع العصر الذي أَلِّفتْ فيه وتلائم أهل ذلك العصر وهممهم العالية وجدهم واجتهادهم . أما أنا فقد شرحتُ هذا الكتاب شرحاً يتناسب مع ظروف أهل هذا العصر وضعف هممهم وانشغالهم بالعلوم الأخرى ، ولما كان هذا العلم في هذا العصر لا يُطلب غالباً إلا في المدارس النظامية شرحتُ هذا الكتاب بأسلوب سهل مبسط سائـراً فيه على خطوات التربية الحديثة . وطريقتي في الشرح كما يلي :

أولاً: إيراد النص، فإذا كان النص آية وصاحب المتن لم يكملها كمَّلتها تتمياً للفائدة وقد يستلزم المعنى إيراد آية قبلها أو بعدها.

ثانياً : شرح الكلمات .

ثالثاً : الشرح الإِجمالي.

رابعاً: استخراج الفوائد.

خامساً: المناسبة. وتنقسم إلى قسمين: مناسبة النص للباب وهذه المناسبة تورد في كل باب، ومناسبة النص للتوحيد فهذه قد تورد أحياناً إذا

اقتضى الأمر ذلك .

سادساً: قد تكتب ملاحظة بعد المناسبة أحياناً إذا اقتضى الأمرك.

سابعاً: المناقشة على النص. وإذا كان هناك كلام في المتن لا يمكن شرحه على الطريقة المذكورة جعلناه تتمة في آخر الباب وقد سميته (الجديد في شرح كتاب التوحيد).

والله أسأل أن يجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وكتبه: محمد بن عبد العزيز السليمان القرعاوي

## مِ السَّبِ التوحيد<sup>(1)</sup>

قَالَ الله تعالى : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ. مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ. إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرزَّاقُ ذُو

(١) التوحيد لغة : الإفراد

وشرعاً : هو تفرد الله تعالى بالربوبية والإلهية وكمال الأسماء والصفات .

أنواع التوحيد

أنواع التوحيد ثلاثة :

- ا ـ توحيد الربوبية : وهو توحيد الله بافعاله ، والإقرار الجازم بأن الله تعالى رب كل شيء ومليكه ، وخالقه ومدبره والمتصرف فيه ، ودليل هذا النوع من التوحيد قوله تعالى : ﴿ الحمد لله الذي خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون ﴾ الأنعام : آية (١) . وقوله سبحانه : ﴿ قل من رب السموات والأرض، قل الله ﴾ الرّعد (١٦) ، وقوله تعالى : ﴿ هذا خلق الله ، فأروني ماذا خلق الذين من دونه ﴾ لقمان (١١) . وقد أقر الكفار على عهد النبي على عهد النبي على المراحد من التوحيد ولم يدخلهم ذلك في الإسلام .
- ٢ توحيد الإِلَيْة ، وهو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة الظاهرة والباطنة ، وهذا النوع من التوحيد هو الذي بعثت به الرسل وأنزلت به الكتب وبدأ به كل رسول دعوته ، ووقعت فيه الخصومة بينه وبين أمته ، ودليله من القرآن الكريم قوله تعالى : ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ الفاتحة (٥) ، وقوله سبحانه : ﴿ فاعبده وتوكّل عليه وما ربك بغافل عها تعملون ﴾ هود (١٢٣) ، وقوله تعالى : ﴿ قل إنَّ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين ﴾
- ٣\_ توحيد الأسماء والصفات: وهو الإيمان بما وصف الله به نفسه في كتابه ، ووصفه به رسوله على من الأسماء الحسنى والصفات العلى ، وإمرارها كما جاءت من غير تحريف ولا تأويل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، ودليله قوله تعالى : ﴿ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ﴾ سورة الشورى ، آية (١١) .

الْقُوَّةِ الْمَتِينَ ﴾ (١)

شرح الكلمات:

الجن ، عالم مستترعن الأنظار .

الإنس ، هم بنو آدم .

يعبدون ، أي يوحدون ، والعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة (٢)

ما أريد منهم من رزق ، لم يرد الله منهم أن يرزقوا أنفسهم ولا يرزقوا غيرهم .

وما أريد أن يطعمون ، ولم يرد أن يطعموا أنفسهم ولا يطعموا غيرهم وإنها أسند الرزق والإطعام إلى نفسه لأن الخلق عيال الله فمن أطعمهم فكأنها أطعم الرب عز وجل .

الرزَّاق ، كثير الرزق لخلقه . ذو القوة ، صاحب القوة .

المتين ، الشديد القوة .

الشـــرح الإجـــالي :

(١) الذاربات: أبة ٥٦.

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه هو الذي أوجد الحن والإنس وأن الحكمة من إيجادهم هي إفراده بالعبادة والكفر بها سواه وأنه لم يخلقهم

<sup>(</sup>٢) وقيل العبادة اسم يجمع كمال الحب لله ونهايته ، وكمال الذل لله ونهايته ، فالحب الخلي عن الحب لل يكون عبادة ، و إنها العبادة ما يجمع كمال الأمرين .

لمصلحة نفوذ لذاته وإنها أوجدهم للعبادة وتكفَّل بأرزاقهم وهو صادق بوعده قادر على تحقيقه لأنه قوى متين .

### الفوائد :

- ١ ـ أن الحكمة من خلق الجن والإنس هي إفراد الله بالعبادة .
  - ٢ ـ إثبات وجود الجن .
  - ٣ ـ كمال غني الله عن خلقه .
- ٤ \_ أن مصدر الرزق من الله ولكن العبد مأمور بفعل الأسباب .
  - ٥ ـ إثبات إسمين من أسهاء الله وهما الرزَّاق . والمتين .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية الكريمة على أن الحكمة من خلق الجن والإنس هي إفراد الله بالعبادة والكفر بها سواه .

#### المناقشية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية . الجن ، الإنس ، ليعبدون .

ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون . الرزاق . ذو القوة بن .

- ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جـ ـ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
  - د ـ وضّح مناسبة الآية للتوحيد .
  - \* \* \*

وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَسُولاً أَنَ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنْبُوا الطَّاغُوتَ فَمنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلاَلَةُ قَسِيرُوا فِي الطَّاغُوتَ فَمنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلاَلَةُ قَسِيرُوا فِي الطَّاغُوتَ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (١)

## شسرح الكلمسات:

بعثنا ، أرسلنا .

الرسول ، هو من أُوحي إليه بشرع وأمر بتبليغه (٢) ورسول هنا نكرة تعم جميع الرُّسل .

أعبدوا الله ، وحدوه بجميع أنواع العبادة والعبادة لغة التذلل اجتنبوا ، ابتعدوا .

الطاغوت ، هو كل ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع في غير طاعة الله ورسوله (٣) .

والطواغيت كثيرون ورؤوسهم خمسة: إبليس لعنه الله. ومن غير أحكام الله. ومن حكم بغير ما أنزل الله، ومن دعى إلى عبادة نفسه، ومن عُبِدَ من دون الله وهو راضى بالعبادة.

هدى الله ، وفقه للخير .

<sup>(</sup>١) سورةِ النجل : آية ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) والنبي هو من أمره الله أن يدعو إلى شريعة من كان قبله وعل ذلك فكل رسول نبي وليس كل نبي رسولاً ، انظر العقيدة الطحاوية ، ص (١٦٧)

<sup>(</sup>٣) الطاغوت لغة مشتق من الطغيان وهو مجاوزة الحد ويكون واحداً وجمعاً ، ويؤنث ويذكر . وللسلف فيه تفاسير لا تنافي بينها وكلها ترجع إلى ما قاله ابن القيَّم في تعريف الطاغوت وقد ذكره الشارح.

حقت عليه الضلالة ، وجبت وثبتت لكفره وعناده . والضلالة هي الكفر .

سيروا في الأرض ، سير اعتبار وتفكر .

عاقبة المكذبين ، من الأمم السابقة كعاد وفرعون وما وقع بهم من عاقبة التكذيب .

## الشرح الإجالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أنه أرسل في كل طائفة من الناس رسولاً يبلغهم ويأمرهم بتوحيده والكفر بها سواه وقد انقسم الناس حيال هؤلاء الرسل إلى قسمين : فمنهم من وفقه الله إلى الخير ستجاب لدعوة الرسل وامتثل ما أمروابه (واجتنب) ما نهوا عنه

ومنهم من حُرِم من التوفيق فأعرض عن الحق فخسر الدنيا والآخرة . والذي يسير في نواحي الأراضي معتبراً سيرى آثار عقوبة الله لبعض المعاندين كعاد وثمود وفرعون .

#### الفيوائييد:

١ \_ بيان أن الناس لم يُتركوا هملاً (١) .

٢ ـ عموم الرسالة لجميع الأمم ونفس الفترة بين الرسل التي توجب طمس معالم الدين بالكلية .

٣ \_ إن مهمة الرسل الدعوة إلى عبادة الله والكفر بها سواه .

٤ \_ إن هداية التوفيق خاصة بالله دون غيره .

<sup>(</sup>١) أي مهملين معطلين لا نؤمر ولا ننهي .

- ٥ ـ لا يلزم من أمر الله بالشيء إرادته له .
- ٦ \_ استحباب السياحة لقصد الاعتبار والتفكر بآثار القرون الأولى

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية الكريمة على أن عبادة الله لا تصلح إلا إذا كفر بما سواه .

#### المناقشية:

أ \_ إشرح الكلمات الآتية : بعثنا ، الـرسول ، اعبدوا الله ، اجتنبوا الطاغوت ، هدى الله ، حقَّتْ عليه الضلالة ، سيروا في الأرض ،

عاقبة المكذبين .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً . ح \_ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المآخذ

د\_ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالدِّيْنِ

إِحْسَانَاً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عَنْدَكَ الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلِاَهُمَا فَلاَ تَقَلَّ لَهُمَا أَفُ وَلاَ تَمْهُمُا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا وَقُلْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ الْمُمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِ صَغِيراً ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) سورة الإِسراء : آية ٣٠٠ ـ ٢٤ .

## شرح الكلمات:

قضی ، أمر ووصّی .

أَ<del>ذَ لِ</del> تَعبدوا إلا إيّاه . أن تصرفوا جميع أنواع العبادة إلى الله دون غيره .

وبالوالدين إحساناً ، الإحسان إلى الوالدين هو احترامهما والقيام بما يصلح أحوالهما والدعاء لهما وصلة الرحم التي لا تُوصل إلا بهما وبعد وفاتهما استمرار الدعاء لهما وإكرام صديقهما .

عندك : في كنفك ورعايتك .

ولا تقل لهما أف : لا يظهر منك ما يُشعر بالضيق والضجر منهما .

تنهرهما : تزجرهما .

كريها : أي جميلاً لا شِراسة فيه .

واخفض لهما جناح الذُّل من الرحمة : تواضع وتذلل لهما رحمة بهما لا خوف العار وطلب الحظوة لديهما فقط .

## الشـــرح الإجمالي :

يأمر الله سبحانه وتعالى جميع المكلفين بأن يفردوه بالعبادة وأن يبروا بوالديهم وأكد حق الوالدين بذكره بعد حقه عزَّ وجل ثم ذكر بعض أنواع البرِّ لهما وخاصة في حال العجز والضعف ومن ذلك عدم إظهار ما يشعر بالضيق منهما وعدم رفع الصوت بزجرهما والأمر بلين الجانب لهما واللطف في الكلام معهما والدعاء لهما في حياتهما وبعد وفاتهما.

### الفوائــــد :

- ١ \_ وجوب إفراد الله بالعبادة .
- ٢ ـ وجوب البر بالوالدين على كل واحد من الولد بعينه .
  - ٣ \_ التكافل الاجتهاعي موجود في الإسلام .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية الكريمة على وجوب إفراد الله بالعبادة .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية ، قضى ، ألا تعبدوا إلا إيَّاه ، وبالوالدين إحساناً ، عندك ، فلا تقل لهما أف ، تنهرهما ، كريما ، واخفض

لهما جناح الذل من الرحمة .

ب \_ اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً . جـ \_ استخرج ثلاث فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقوله تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا ۗ وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَاجْاَرِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَاجْارِ الجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِاجْمَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحَبِّ مَنْ كَانَ تُخْتَالاً فَخُوراً ﴾ (١)

شـــرح الكلمــات:

اعبدوا الله: أفردوه بالعبادة .

ولا تشركوا به شيئاً : أي اكفروا بكل معبود سواه حياً كان أم ميتاً جماداً أو حيواناً .

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية ٣٦ .

وبالوالدين إحساناً: ارجع إلى شرح الآية السابقة (ص٢٣) . بذي القربى : كل من يصدق عليه تسمية القريب .

اليتامي : جمع يتيم وهو من مات أبوه ولم يبلغ .

المساكين: جمع مسكين وهو الفقير.

الجار ذي القربى : وهو الجار الملاصق . وقيل الجار الذي تربطك مه قرامة .

الجار الجنب : هو الجار الذي لا تربطك به قرابة وقيل الجار غير الملاصق .

والصاحب بالجنب: هو كل من لازمك رجاء نفعك كالزوجة والمسافر ونحوهما .

ابن السبيل: هو المنقطع في السفر.

وما ملكت أيهانكم: هم العبيد والماليك.

المختال : هو المتكبر .

الفخور: هو المعجب بنفسه المادح لها .

## الشرح الإجمالي:

لما كان الإخلاص هو أساس الدين ابتدأ الله هذه الآية بالأمر بإخلاص التوحيد له والكفر بها سواه وأردف ذلك ببر الوالدين لأنها هما السبب الظاهر في وجود الإنسان في هذه الحياة ولم يغفل سبحانه وتعالى حق الأقارب لأنهم أرجى الناس بفضله وإحسانه وحتى لا ييأس بقية إخوانه المسلمين أوصى سبحانه وتعالى بالأيتام عموماً والمساكين سواء القريب منهم أو البعيد ثم أخذ سبحانه وتعالى يبين حقوق الملازمين

له في الغالب في الحياة فبدأهم بالجار الذي يجمع بين حق الإسلام والقرابة والجوار ثم الجار الذي له حقان . . حق الإسلام والجوار ثم الجار الذي له حق الجوار فقط وهو الذّمي ، ثم ذكر حق من سيلازمه ويرجو فضله كالزوجة ورفيق السفر ونحوهما ولما كان الإسلام يقدر الحركة والانتقال من بلد إلى آخر والسياحة بقصد الرزق والاعتبار أوصى بمساعدة المسافر الذي يحتاج إلى المساعدة سواء كان ذلك مادياً أو معنوياً . . وتأكيداً للعدل والمساواة بين أفراد المسلمين لم ينس الإسلام الماليك بل أوصى بحقوقهم والرفق بهم والاعتراف بإنسانيتهم ، ولما كانت هذه الأعمال أعمال خير قد يعجب فاعله النفس لأنها قد يحبطان هذه الأعمال الجليلة .

#### الفوائـــــد :

- ١ وجوب عبادة الله وحده .
- ٢ وجوب بر الوالدين وطاعتها ما لم يكن في معصية أو شيئاً يضر الولد
   لقول رسول الله ﷺ : لا ضرر ولا ضرار .
  - ٣ مشروعية صلة الأقارب حسب قربهم من الشخص .
- ٤ وجوب الإحسان إلى من تعوله من الأيتام وذلك بحفظهم وحسن
   تربيتهم وتنمية مالهم
  - ٥ استحباب الإحسان إلى المساكين وأنواع الإحسان كثيرة .
  - ٥ السحباب الإحسان إلى المسادين وانواع الإحسان دتيره ٦ - وجوب حق الجار !
- ٧ الحث على مساعدة كل من الازمك يرجو فضلك من رفيق سفر وحضر
   ونحوهما
  - ٨ وجوب مساعدة النقطع به في السفر .

- ٩\_ وجوب الإحسان إلى الماليك.
  - ١٠ \_ تحريم الكبر والخيلاء .
  - ١١ ـ إثبات صفة المحبة لله .

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية الكريمة على وجوب إخلاص العبادة لله وحده والكفر بمن سواه .

#### ملاحظــة:

الجار من حيث هو ثلاثة أقسام ، الأول له ثلاثة حقوق : الإسلام والحوار ، والثاني له حقّان : الإسلام والجوار ، والثالث له حق الجوار فقط وهو الذّمي .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : اعبدوا الله ، ولا تشركوا به شيئاً ، وبالوالدين إحساناً ، بذي القربى ، اليتامى ، المساكين ، الجار ذي القربى ، الجار الجنب ، الصاحب بالجنب ، ابن السبيل ، ما ملكت أيمانكم ، مختال ، فخور .

- ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- ج\_\_ استخرج سبع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
  - د . وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى : ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبَّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَّا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدِيْنِ إِخْسَاناً وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَذَكُمْ مِنْ إِمْلاَق نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي عَرَّمَ اللَّهُ إِلاَ بَالْحُقِّ ذَالِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ (١).

شــرح الكلمـات:

تعالوا: أقبلوا.

أتل: أقصص ما حرم بحق لا تخرصاً وظناً والتحريم لغة ما حرم ربكم عليكم : ما حرم بحق لا تخرصاً وظناً والتحريم لغة

ألا تشركوا به شيئاً : لاتعبدوامعه غيره . ولا تقتلوا أولادكم من إملاق : لا تقتلوا بنيكم وبناتكم من أجل

الفواحش ، هي المعاصي . ما ظهر منها : ما كان بينك وبين الناس . وما بطن : ما كان بينك وبين الله .

النفس التي حرَّم الله: نفس المسلم والكافر المعاهد والذمي والمستأمن . والمستأمن المراد بالحق زناً بعد إحصان أو كفر بعد إيهان أو القتل

المتعمد لنفسٍ معصومةٍ فيقتل به وهو القصاص أو غير ذلك مما أباح الإسلام قتل النفس به

(١) سورة الأنعام: آية ١٥١

ما ذلكم : الإشارة تعود إلى المحرمات السابقة . وصَّاكم : الوصية هي الأمر المؤكد .

لعلكم تعقلون : لكي تعقلوا ما ذكر فتعملون به .

## الشـــرح الإجمالي:

يأمر الله نبيّه عمداً عليهم من الخطوط العريضة لهذه الدعوة والإصغاء إلى ما سيفصّله عليهم من الخطوط العريضة لهذه الدعوة والقواعد الثابتة المشرفة وذكر بعضاً منها في هذه الآية وما بعدها ولما كان الشرك يجبط كل عمل صالح ابتدأ الله هذه الحقائق بالتحذير من الشرك ثم عقّب بالأمر بالبر بالوالدين ولما كان قتل الذَّرية سفاهة في الشخص وقطع لشجرته وأروفته نهى الله عن قتل الأولاد وذكر الفقر هنا لأنه أغلب الأسباب للقتل في الجاهلية وإلا فالقتل بغير حق محرم بأي سبب من الأسباب للقتل في الجاهلية وإلا فالقتل بغير حق محرم بأي سبب من برزقهم وأولادهم معاً ثم نهى سبحانه وتعالى عن جميع المعاصي ما ظهر منها للناس وما اختفى ، ولما كان القتل بغير حق يهد كيان المجتمع بها ينجم عنه من الفوضى والدمار والثار والأحقاد خصّه الله بالنهي بعد الفواحش عنه من الفوضى والدمار والثار والأحقاد خصّه الله بالنهي بعد الفواحش أجلاً ثم أكبر الله تحريم هذه الأشياء حيث نصّ عليها بلفظ الوصية من أجل أن نعقلها فنعمل بها .

#### الفوائسد:

١ الشرك هو أكبر الكبائر ولا يصح معه عمل لهذا بدأ الله به .

٢ \_ وجوب بر الوالدين .

- ٣ تحريم قتل الأولاد ويلحق به الإجهاض بعد أربعين يوماً من ابتداء الحمل.
  - ٤ تكفّل الله بالرزق لجميع الناس .
  - ٥ ـ . مكافحة الحمل خوف الفقر من أعمال الجاهلية .
    - ٦ تحريم الفواحش وما يؤدي إليها .
    - ٧ تحريم قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق .
- ٨ ـ لم يُفصل الله المراد بالحق هنا وقد ذكر النبي على شيئاً منه في حديث صحيح مفاده زنا بعد إحصان وكفر بعد إيان والنفس بالنفس .

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث حذَّرت الآية عن الشرك بجميع صوره وأشكاله.

### لمناقشـــة

أ - اشرح الكلمات الآتية: أتل ، ما حرَّم ربكم عليكم ، ألا تشركوا به شيئاً ، وبالوالدين إحساناً ، ولا تقتلوا أولادكم ، إملاق ، الفواحش، ما ظهر منها ، ما بطن ، النفس التي حرَّم الله إلا بالحق ، ذلكم ، وصاكم به لعلكم تعقلون .

ملاحظة : لم يذكر الشارح الأثر الذي أورده المؤلف في المتن وهو قول ابن مسعود رضي الله عنه «من أراد أن ينظر إلى وصية محمد عليه التي عليها حاتمة فليقرأ قوله تعالى : ﴿ قل تعالوا أتل ما حرمٌ ربكم عليكم أن لا تشركوا به شيئاً . الآية ﴾ وابن مسعود هو الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود بن غافل الهذلي أبو عبد الرحمن من كبار علماء الصحابة توفي رضي الله عنه سنة (٢٣هـ).

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج سبع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضَّح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وعن معاذ بن جبل (١) رضي الله عنه قال : « كُنْتُ رَدِيفَ النبيِّ ﷺ على حَارٍ ، فقال لي « يا معاذ اتَدْرِي ما حقَّ الله على العباد وما حقَّ العباد على الله على الله على الله على الله على الله ورَسُولُه أَعْلَم . قَالَ : حقَّ الله على العباد أَنْ يَعْبُدُوه وَلاَ يُشْرِكُوا به شَيْئاً وحَقُّ العباد عَلَى الله أن لا يُعَذِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ به شَيْئاً وحَقُّ العباد عَلَى الله أن لا يُعَذِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ به شَيْئاً وحَقُّ العباد عَلَى الله أن لا يُعَذِّبَ مَنْ لا يُشْرِكُ به شَيْئاً قُلْتُ : يا رسولَ الله أَفَلا أَبُشُّرُ الناسَ ؟ قال : لا تُبَشِّرُهُمْ فَيَتَّكُلُوا » . . ( أحرجاه في الصحيحين )(٢) .

## شرح الكلمات:

رديف النبي: راكباً خلفه.

حق الله على العباد : حق إيجاب .

 <sup>(</sup>١) هو أبو عبد الرحمن معاذ بن جبل الأنصاري الخزرجي صحابي مشهور. من أعيان الصحابة وعلمائهم مات بالشام من طاعون عمواس سنة (١٨) هـ رضي الله عنه .

 <sup>(</sup>٢) البخاري ( الفتح ٦/ ٢٨٥٦ ) كتاب الجهاد باب اسم الفرس والحمار وفي اللباس ( ١٠ / ٥٩٦٧ ) باب إرداف الرجل خلف الرجل .

وفي الرقاق (١١ / ٢٥٠٠) باب من جاهد نفسه في طاعة الله .

وفي التوحيد (١٣ / ٧٣٧٣) باب ما جاء في دعاء النبي ﷺ أمنه إلى توحيد الله تعالى . ومسلم (٣٠) في الإيهان باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً ب

حق العباد على الله: أي ما أوجبه الله على نفسه إنعاماً وتفضلاً وليس استحقاق مقابلة كحق المخلوق على المخلوق . أخبرهم بما يسرهم من هذا القول .

يتكلوا: يعتمدوا.

## الشـــرح الإجمالي :

يخرنا معاذ بن جبل رضي الله عنه أنه ذات يوم كان راكباً خلف النبي على حمار فأراد النبي على أن يخصّه بأهم مسائل العلم وأجلّها وقد استعمل رسول الله الأسلوب الاستجوابي في تعليم معاذ وتشويقه ، وأنَّ معاذاً لم يخض فيها لا يعلم وأن النبي على بين لمعاذ حقيقتين هاما يجب لله على المكلّفين من خلقه وما أوجبه لعباده على نفسه إنعاماً وتفضلاً وللا كان معاذ يحرص على ما يسر المسلمين استأذن من النبي على في نشر هذه المسألة فنهاه النبي على ما يسر المسلمين استأذن من النبي على في نشر المنافس في الأعمال الصالحة التي تحط سيئاتهم وترفع درجاتهم لكن معاذ أخبر تحرجاً من كتمان العلم مع أن العاقل يفهم تحذير النبي على أمته من الاتكال من قوله فيتكلوا

## الفوائسد:

١ - جواز الإِرداف على الدابة إذا لم يسق عليها .

۲ \_ تواضعه ﷺ .

٣ ـ أن عرق الحمار طاهر .

٤ - فضل معاذ بن جبل رضي الله عنه .

٥ - الأسلوب الاستجوابي في التعليم من أساليب الإسلام

- ٦ تحريم الخوض فيها لا يعلمه الشخص .
- اوَّل حقَّ لله على المكلفين إفراده بالعبادة .
- ٨ ـ من مات على التوحيد أمن من العذاب إذا لم يرتكب كبائر تعرضه
   لدخول النار
- ٩ الجمع بين هذا الحديث وبين حديث من سُئِل عن علم فكتمه ألجم بلجام يوم القيامة من النار. أن حديث اللجام يفيد تحريم الكتم عموماً في جميع المسائل أما حديثنا هذا فيفيد جواز كتم العلم إذا ترتب على إظهاره مفسدة متحققة.

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً .

#### المناقشـــة :

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : رديف النبي . حق الله على العباد . حق العباد على الله . أُبشِّر الناس . يتكلوا .
  - ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د \_ وضِّح مناسبة الحديث للتوحيد .
    - 宋 宋 宋

## باب فضل التوحيد وما يُكَفِّرُ من الذنوب(١)

وقول الله تعالى : ﴿ الَّذِينَ اَمَنُوا وَلَمْ يَلْبُسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمِ أُولَئْكِ كُمُّهُ الأَمْنَ وَهُمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (١)

شـــرح الكلمـات

آمنوا: الإيمان لغة التصديق وشرعاً اعتقاد بالجَنان (٣) وقول باللسان وعمل بالأركان يزيد بالطاعة وينقص بالعصيان .

يلبسوا: يخلطوا.

إيمانهم: توحيدهم.

بظلم: بشرك . والطلم ثلاثة أنواع: ١ - الشرك ، ٢ - ظلم الشخص لنفسه ، ٣- ظلم الشخص للغير.

لهم الأمن. المراد بالأمن ، الأمن من دخول النار إذا لم يصر على الكبائر مع التوحيد أو الأمن من الخلود في النار إن كان مُصرّاً على الكبائر مع التوحيد .

<sup>(</sup>١) قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن (ما) يجوز أن تكون موصولة والعائد محذوف أي: وبيان الذي يكفره من الذنوب، ويجوز أن تكون مصدرية : أي وتكفيره الذنوب وهذا الثاني أظهر

وقال الشيخ عبد الرحمن بن قاسم : وهذا الثاني أشمل وأولى . لرفع وهم أن ثمَّ ذنوباً لا

يكفرها التوحيد وليس بمرادا

انظر فتح المجيد (ص/٥٣) وحاشية كتاب التوحيد (ص ٢٣). (٢) الأنعام: آية ٨٢.

<sup>(</sup>٣) أي بالقلب.

مهتدون : هم الذين عرفوا الحق في الدنيا فعملوا به .

## الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنَّ مَنْ وحَّده ولم يخلط توحيده بشرك فإن الله قد وعده بالسلامة من دخول النار في الآخرة وسيوفقه إلى الصراط المستقيم في الدنيا.

## الفوائد:

١ ـ لا صحة للإيهان مع الشرك .

٢ ـ تسمية الشرك ظلماً .

٣ \_ أنَّ مَنْ لم يخلط إيهانه بشرك فهو آمن من العذاب .

## مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلَّت الآية على أن مَنْ مات على التوحيد وتاب من الكبائر سلم من عداب النار . ومن مات مصراً على الكبائر مع التوحيد سلم من الخلود في النار .

#### المناقشــــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: آمنوا ، يلبسوا ، إيهانهم ، الأمن ، مهتدون .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جـ \_ استخرج فائدتين من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضِّح مناسبة الآية لباب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب .

وعن عُبادة بن الصامت<sup>(۱)</sup> (رضي الله عنه) قال قال رسول الله وعن عُبادة بن الصامت<sup>(۱)</sup> ( رضي الله عنه ) قال قال رسول الله وحده لا شريك له وَأَنَّ مُحَمَّداً عبده ورسُولُه وَأَنَّ عِيسى عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ وكلمتُه أَلقاها إلى مريم ورُوحٌ منه والجَنَّة حتَّ والنَّارَ حتَّ أدخله الله الجَنَّة على ما كان من العمل » أخرجاه (۱).

## شــرح الكلمـات:

شهد أن لا إله إلا الله : شهد أن لا معبود بحقٍ إلا الله وعرف معناها وعمل بمقتضاها .

وأن محمداً عبده ورسوله: مملوك له خالٍ من صفات الألوهية والربوبية ، والشهادة برسالته تصديقه فيها أخبر وطاعته فيها أمر واجتناب ما نهى عنه وزجر وأن لا يعبد الله إلا بها شرع .

وأن عيسى عبد الله ورسوله: مملوك وليس ابناً له كها زعمتُ النصارى ورسول من عند الله إلى بني إسرائيل وهو من أولي العزم من الرسل.

وكلمته : أي أنه خَلَق عيسى بكلمة كُنْ فكان .

وروح منه : أي هو من الارواح التي خلقها الله وأضافه إلى نفسه تشريفاً .

<sup>(</sup>١) هو عبادة بن الصامت بن قيس الأنصاري الخررجي أبو الوليد ، أحد النقباء ، بدري مشهور مات بالرملة سنة ( ٣٤ هـ ) رضي الله عنه .

 <sup>(</sup>٢) البخاري ( الفتح ٦ / ٣٤٣٥ ) في الأنبياء باب قوله تعالى : ﴿ لا تغلوا في دينكم ﴾ .
 ومسلم ( ٢٨ ) في الإيمان ، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً .

والجنة حق : وعد الله للمؤمنين بالجنة ثابت لا شك فيه . والنار حق : وعيد الله للكفار بالنار ثابت لا شك فيه .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا هذا الحديث أن من نطق بكلمة التوحيد وعرف معناها وعمل بمقتضاها وشهد بعبودية محمد ورسالته واعترف بعبودية عيسى ورسالته وأنه خُلِقَ بكلمة كُنْ من مريم وبرَّ أُمَّه مما نسبه إليها اليهود الأعداء واعتقد بثبوت الجنة للمؤمنين وثبوت النار للكافرين ومات على ذلك دخل الجنة على ما كان من العمل.

### الفوائسد:

- ١ \_ أن الشهادتين هما أصل الدين .
- ٢ \_ لا تصح الشهادتان إلا ممن عرف معناهما وعمل بمقتضاهما .
- ٣ جمع الله لمحمد عليه بين العبودية والرسالة رداً على المفرطين والمفرطين.
- ٤ إثبات عبودية عيسى ورسالته وهذا رد على النصارى الذين زعموا
   أنه أبن الله .
  - وأثبات صفة الكلام لله تعالى .
- آن عیسی خُلِقَ من مریم بکلمة کُنْ من غیر أب وهذا رد علی
   الیهود الذین قذفوا مریم بالزنا
  - ٧ ـ إثبات البعـث.
  - ٨ إثبات الجنة والنار .
  - ٩ أن عُصاة الموحِّدين لا يُخلَّدون في النار.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أنَّ مَنْ مات على التوحيد دخل الجنة على ما كان من العمل .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : شهد أن لا إله إلا الله \_ وأن محمداً عبده ورسوله ، وأن عيسى عبد الله ورسوله ، وكلمته ، وروح منه ، والجنة حق ، والنار حق .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً .

جـ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ ، واذكر كيفية الرد على اليهود والنصارى ، ولماذا جُمع لمحمد بين العبودية والرسالة .

د \_ وضَّح مناسبة الحديث لباب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

ولهما في حديث : عِتْبَانَ<sup>(١)</sup> « فإنَّ الله حرَّمَ على النار مَنْ قال لا إِله إِلَّا اللهُ يَبْتَغى بذلك وجْهَ اللهِ »<sup>(١)</sup>

# شـــرح الكلمـات:

ولهما : للبخاري ومسلم أي أنهما رويا هذا الحديث أيضاً .

حرَّم على النار: منعه الله من دخولها.

قال لا إله إلا الله : قالها بلسانه عارفاً معناها عاملًا بمقتضاها(١) .

قال حافظ بن أحمد الحكمي رحمه الله في (سُلِّم الوصول).

العلم واليقين والقبول والانقياد فادر ما أقول والصدق والإخلاص والمحبة وفقك الله لما أحبه

قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن لا بد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة شروط لا تنفع قائلها إلا باجتماعها وهي :

١ - العلم المنافي للجهل
 ٢ - اليقين المنافي للشك
 ٣ - القبول المنافي للرد
 ٥ - الانقباد المنافي للترك.

٧ \_ المحبة المنافية لضدها . انظر فتح المجيد ، ص (١١٤) .

<sup>(</sup>١) هو عنبان بن عمرو بن العجلان الأنصاري من بني سالم بن عوف ، صحابي مشهور ، توفي رضي الله عنه في خلافة معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أحرجه البخاري ( الفتح ١ / ٤٢٥ ) في الصلاة ، باب المساجد في البيوت .

وفي الرقاق (١١/ ٦٤٢٣) باب العمل الذي يبتغى به وجه الله ، ومسلم (٣٣) في الإيهان ، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً ، واللفظ للبخاري .

<sup>(</sup>١) وقد ذكر العلماء شروطاً لشهادة أن لا إله إلا الله وأن هذه الشهادة لا تنفع قائلها إلا باجتماع هذه الشروط فيه

يبتغي : يطلب .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا هذا الحديث أن الله سبحانه وتعالى سيسلم من عذاب النار كل من وحد الله وعمل بمقتضى توحيده قاصداً بذلك التقرب إلى الله لا رباء ولا سمعة .

الفوائد:

١ ـ لا يدخل النار من أخلص التوحيد لله .

٢ ـ لا تصلح الأقوال والأعمال إلا بنية التقرب إلى الله
 ٣ ـ إثبات صفة الوجه لله تعالى .

مناسبة الحديث للباب :

حيث دلَّ الحديث على أنَّ مَنْ مات مُخلصاً لله التوحيد سلم من النار.

المناقشـــــــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : حرَّم على النار مَنْ قال لا إله إلا الله ، يبتغي .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د ـ وضِّح مناسبة الحديث لباب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

. W W

وعن أبي سعيد الخُدْرِيِّ ((رضي الله عنه) عن رسول الله على قال : « قال موسى يا ربّ عَلّمني شيئاً أَذْكُرُكَ وَأَدْعُوكَ بِهِ . قال : قُلْ يَا موسى لا إله إلا الله ، قال : يا ربّ كلَّ عِبَادِكَ يقولون هذا ، قال يا موسى لو أنَّ السَّمواتِ السَّبْعَ وعَامِرَهُنَّ غيري والأرضينَ السَّبْعَ في كِفَّةٍ ولا إله إلا الله في كفَّةٍ مالتْ بهنَّ لا إله إلا الله » رواه ابن حِبَّان والحاكم وصححهُ (۲) .

## ش\_\_\_رح الكلمات:

أذكرك : أثني عليك به وأحمدك .

أدعوك به: أتوسل إليك به إذا دعوتك

كل عبادك يقولون هذا . أراد موسى شيئًا يخصه الله به

عامرهن غيري ، مَنْ فيهن من العار غير الله .

كفه: المراد بها كفة الميزان.

مالت بهن : رجحت بهن .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا نبينا ﷺ أن رسول الله موسى عليه السلام طلب من الله شيئاً

 <sup>(</sup>١) هو سعد بن مالك بن سنان بن عبيد أبو سعيد الأنصاري الخزرجي ، صحابي جليل وأبوه
 كذلك ، توفي بالمدينة سنة ( ٧٤ )هـ رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٢) ابن حبان في صحيحه (٢٣٢٤) موارد والحاكم في مستدركه (١/ ٥٢٨) وصحَّحه ووافقه الذهبي والبغوي في شرح السنة (٥/ ٥٤) والهيثمي في المجمع (١١/ ٨٢) وقال رواه أبو يعلى ورجاله وثقوا وفيهم ضعيف وقال الحافظ ابن حجر في الفتح (١١/ ١٧٥) أخرج النسائي بسند صحيح عن أبي سعيد الخدري عن النبي ﷺ، يريد هذا الحديث، وقد ضعّفه الالباني وغيره.

من أنواع العبادة يخصه به لكي يثني عليه ويتوسل إليه به إذا دعاه فأرشده الباري سبحانه إلى كلمة الإخلاص وهي لا إله إلا الله ولما طلب موسى غيرها لانتشارها بين الناس أحبره الرب عز وجل أن هذه الجملة من الذّكر لو وضعت في كفة ميزان السموات السبع وعامروهن غير الله والأرضين السبع مع عظمهن في كفة لرجحت بهن لا إله إلا الله لأنها أصل كل دين وأساس كل ملة .

### الفُّ وائــــد

- ١ ـ يجوز للشخص أن يسأل الله شيئاً يخصه الله به.
  - ٢ ـ أن الرسل لا يعلمون إلا ما علَّمهم الله به.
    - ٣ \_ إثبات صفة القول لله سبحانه.
      - ٤ ـ إثبات أن السموات مسكونة.
    - ٥ \_ إثبات أن الأرضين السبع كالسموات.
      - ٦ \_ إثبات المفاضلة بين الأعمال.
      - ٧ ـ بيان عظم وفضل لا إله إلا الله.

# مناسبة الحديث للباب

حيث دلَّ الحديث على أن كلمة التوحيدلا إله إلا الله هي أفضل الأذكار وأثقلها في الميزان.

### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: أذكرك، أدعوك به، كل عبادك يقولن هذا، كفة، مالت بهن

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ.

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب.

وللتِّرْمِذِي وَحَسَّنَهُ عِن أَنُسِ(١) قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ يَقُولُ: قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «يا ابْنَ آدَمَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الأرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيتَنِي لاَ تُشْرِكُ بِي شَيْئاً لأَتَيْتُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً «٢٠).

## ش\_\_\_رح الكلمات:

قراب الأرض : ملؤها أو قريب من ملئها .

خطايا: الذنوب.

لا تشرك بي شيئاً : لا تشرك بي أي نوع من أنواع الشرك .

### الشـــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذا الحديث القدسي أن من مات مخلصاً توحيده لله تاركاً لجميع أنواع الشرك فإن الله سيئاته بحسنات حتى ولو كانت ذنوبه ملء الأرض أو قريباً من ملئها.

#### الفوائد:

إثبات صفة القول لله على الوجه اللائق به سبحانه .

<sup>(</sup>١) لهو أنس بن مالك بن النضر الأنصاري الخزرجي خادم رسول الله على ، خدمه عشر سنين ودعا له رسول الله على أن يبارك له في ماله وولده فكان ذلك يوفى رضي الله عنه سنة (٩٣) هذ بالبصرة .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي رقم (٣٥٤٠) في الدعوات باب فضل التوبة والاستغفار ، وقال : حديث حسد

وأحمد في المسند ( ٥ / ١٧٢ ) من حديث أبي ذر رضي الله عنه وقد شرحه العلامة ابن رجب الحنبلي في الحديث الثاني والأربعين فليراجع .

٢ - بيان سعة فضل الله ورحمته .
 ٣ - الموت على التوحيد الخالص شرط لمغفرة الذنوب وفي هذه المسألة

تفصيل . أ ـ من مات على الشرك الأكبر وجبت له النار .

ب - مَنْ مات خالصاً من الشرك الأكبر وعنده قليل من الشرك الأصغر وحسناته ترجح على سيئاته دخل الجنة .

د - مَنْ مات خالصاً من الشرك الأكبر وعنده شرك أصغر وسيئاته ترجح على حسناته استحق دخول النار لا الخلود فيها

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن من مات خالصاً من الشرك بجميع أنواعه دخل الجنة ولو كانت ذنوبه ملء الأرض.

المناقشـــة :

- اشرح الكلمات الآتية: قراب الأرض ، خطايا ، لا تشرك بي شيئاً .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخد
 دـ وضح مناسبة الحديث لباب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب

\* \* \*

# باب من حقّق التوحيد (١) دخل الجنة بغير حساب

وَقُولَ الله تَعَالَى : ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانَتِاً لَلَّهِ حَنْيِفَاً وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾(٢)

### شـــرح الكلمات:

إبراهيم: هو إبراهيم الخليل عليه السلام أحد أولي العزم من الرسل.

أُمة : إماماً معلماً للخير وسمَّاه أُمة لئلا يستوحش سالك طريق الخير مع قلة السالكين(١).

قانتاً: خاشُعاً مطيعاً لله والقنوت دوام الطاعة .

حنيفاً: مائلًا عن الشرك قاصداً إلى التوحيد.

لم يك من المشركين: سالماً من الشرك في القول والعمل والاعتقاد .

### الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أن رسوله إبراهيم عليه السلام كان إماماً في الدين ومعلماً للخير وداثماً في خشوعه وطاعته

<sup>(</sup>١) تحقيق التوحيد هو تخليصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصي، انظر فتح المجيد (٥)

<sup>(</sup>٢) سورة النحل : آية ١٢٠ .

 <sup>(</sup>١) قال مجاهد : كان إبراهيم أمة أي مؤمناً وحده والناس كلهم إذ ذاك كفار ، انظر قرة عيون
 الموحدين ( ص ٢٨ ) .

لربه وأنه معرض عن الشرك بكله مقبل على التوحيد بجمعه خالصاً من الشرك بجميع أنواعه قولاً وعملاً واعتقاداً .

الفوائسد:

١ ـ أن التوحيد أصلُ الأديان كلها .

٢ ـ وجوب الاقتداء بإبراهيم في إخلاصه لله .

٣ ـ ينبغي للداعية أن يكون قدوة بنفسه للغير .
 ٤ ـ دوام العبادة من صفات الأنبياء .

٥ - لا يصح التوحيد إلا بإنكار الشرك.

٥ ـ لا يصبح التوحيد إلا بإنكار الشرك

7 - الرد على قريش الجاهلية الذين زعموا أنهم على ملة إبراهيم في شركهم

## مناسبة الآية للبات:

حيث دلَّت الآية الكريمة على أن من اتصف بهذه الصفات الأربع فقد استحق الجنة كما استحقها إبراهيم بغير حساب ولا عقاب

### المناقشـــة :

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : إبراهيم ، أمة ، قانتاً ، حنيفاً ، ولم يك من المشركين .

ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج حمس فوائد من هذه الآية مع ذكر المأخذ .
 دـ وضِّح مناسبة الآية لباب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير
 حساب .

وقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَة رَبِّهِمْ مُشْفَقُونَ، وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَة رَبِّهِمْ مُشْفَقُونَ، وَالَّذِينَ يُوْتُونَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لاَ يُشْرِكُونَ ، وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا اَتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ، أُولَائِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ هَا سَابِقُونَ ﴾ (١) .

# شــرح الكلمـات:

خشية ربهم: خوفه.

مشفقون : خائفون .

آيات ربهم: العلامات الدالة عليه وهي نوعان: (١) الآيات السمعية. (٢) والآيات الكونية.

يؤمنون : يصدقون بها وبدلالتها على الحق .

لا يشركون : لا يعبدون غيره بالكلية ظاهراً وباطناً .

يؤتون ما آتوا: يعطون ما أعطوا.

قلوبهم وجلة : خائفة .

يسارعون : يبادرون ويتنافسون .

### الشـــرح الإجمالي:

يصف الله سبحانه وتعالى في هذه الآيات المؤمنين بأربع صفات تستوجب مدحهم والثناء عليهم وذلك أنهم: يخشون عذاب الله عزَّ وجل: ويصدقون بآياته المنزلة والكونية وبدلالتها على وجوده وصدَّق رسالة محمد على : وأنهم قد امتثلوا لتلك الآيات فلم يشركوا بالله شيئاً لا ظاهراً ولا باطناً: وأنهم من شدة ثقتهم من خوفهم من الله عز وجل ألا

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون : الآيات : ٥٧ ، ٥٨ ، ٥٩ ، ٦٠ ، ٦١ .

يقبل منهم ما أعطوا وتصدقوا ثم شهد الله لهم بالمنافسة في أوجه الخير وأخبر أنهم قد سبقوا غيرهم إليها .

الفوائسيد:

١ ـ وجوب الخوف من عذاب الله .

٢ ـ وجوب الإيمان بآيات الله وبدلالتها على المراد .

٣ ـ تحريم الشرك بجميع أنواعه وصوره .

٤ - الاهتمام بقبول الأعمال من صفات الصالحين.

٥ ـ استحباب المنافسة في أعمال الخير .

مناسبة الاية للباب:

حيث دلّت الآية الكريمة على أن من اتصف بهذه الصفات وطهر نفسه من الشرك المحبط للأعمال فقد استوجب الجنة بلا حساب ولا عذاب لأنه بذلك قد حقق التوحيد وهذا جزاء من حققه

لناقشــــة :

أ - اشرح الكلمات الآتية : خشية ربهم ، مشفقون ، آيات ،
 يؤمنون ، لا يشركون ، يؤتون ما آتوا ، يسارعون في الخيرات
 ب - اشرح الآيات شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من األايات مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآيات لباب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب.

عن حُصَيْن بن عبد السرهن (۱) قال : كُنْتُ عند سَعيدٍ بن جُبَيْر (۱) فقال : أَيُّكُمْ رَأَى الكوكب الله الله الله البارحة (۱) فقال : أَيْ أَمَا إِنِّي لَم أَكُنْ في صلاةٍ ولكنِّي لُدِغْتُ ، قال فقلت : أَنَا ، ثم قلت ارْتَقَيْتُ . قال : فيا حَمَلَك على ذلك ؟ قلت : فيا صنعت ؟ قلت ارْتَقَيْتُ . قال : فيا حَمَلَك على ذلك ؟ قلت : حديث حَدَّثناهُ الشَّعْبِيُّ (۱) قال وما حَدَّثكم ؟ قلت : حَدَّثنا عن بُرَيْدَة بن المُصيْب (۱) أنه قال : لا رُقْية إلا من عَيْنٍ أو حُمَّةٍ (۱) . قال قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ولكِنْ حدَّثنا ابنُ عباس رضي الله عنها (۲) عن من انتهى إلى ما سمع ولكِنْ حدَّثنا ابنُ عباس رضي الله عنها (۲) عن

<sup>(</sup>١) هو حصين بن عبد الرحمن السلمي أبو الهذيل الكوفي ثقة مات سنة (١٣٦)هض.

 <sup>(</sup>٢) هو سعيد بن جبير الإمام الفقيه وهو كوفي مولى لبني أسد قُتل بين يدي الحجاج بن يوسف
 الثقفي سنة (٩٥هـ) رحمه الله.

<sup>(</sup>٣) يقال البارحة لليلة الماضية إذا زالت الشمس وأما قبل الزوال فيقال الليلة.

<sup>(</sup>٤) هو عامر بن شراحيل الهمْداني ، ولد في خلافة عمر رضي الله عنه وهو من ثقات التابعين وفقهائهم ، توقي رحمه الله سنة (١٠٣هـ) .

<sup>(</sup>٥) هو بُريدة ابن الحُصيب بن الحارث الأسلمي ، صحابي شهير مات رضي الله عنه سنة (٦٣هـ).

<sup>(</sup>٦) أحمد في المسند (٤ / ٤٣٦) وأبو داود (٣٨٨٤) في الطب باب في تعليق التهائم والترمذي (٢٠٥٧) في الطب ، باب ما جاء في الرخصة في الرقية عن عمران بن حصين رضي الله عنهما ، وابن ماجه (٣٥١٣) من حديث بريدة رضي الله عنه ورواه مسلم في الإيهان (٢٢٠) موقوفاً على بريدة وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٣٧٣) وتخريج المشكاة (٤٥٥٧)

لا يفهم من هذا الحديث نفي جواز الرقية في غير العين والحُمة من الأمراض والأوجاع فقد ثبت عن النبي عَلَيْ أنه أمر بالرقية الشرعية مطلقاً

<sup>(</sup>٧) هو عبدالله بن عباس بن عبد المطلب ابن عم رسول الله ﷺ حبر هذه الأمة توفي بالطائف سنة (٦٨هـ).

النبي على أنه قال: «عُرِضَتْ عَلَى الأَمَمُ (١) فرأيت النبي ومعه الرهط والنبي ومعه الرَّجُلُ والرجُلان والنبي وليس معه أحدٌ ، إِذْ رُفع لي سوادٌ عظيمٌ فظننت أنّهم أُمّتي ، فقيل لي : هذا موسى وقومه فنظرتُ فإذا سوادٌ عظيمٌ فقيل لي : هذه أُمّتُك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجَنّة بغير حساب ولا عذاب » ثم نهض فَدَحَلَ منزلَه فَخاضَ الناسُ في أولئكَ فقال بعضهم : فلعلَّهم الذين صَحبوا رسول الله على وقال بعضهم : فلعلَّهم الذين وُلِدُوا في الإسلام فلم يُشْرِكُوا بالله شيئاً . وذكرُوا فقال : « هُمُ الذين لا أَشْيَاء ، فخَرَجَ عليهم رسول الله على فأخبروه فقال : « هُمُ الذين لا يَسْتَرْقُونَ ولا يكتوونَ ولا يتَطَيّرُونَ وعلى ربّهِمْ يتَوكّلُونَ » فقام عُكَاشَةٌ بن مخصن فقال : ادْعُ الله أن يجعلني منهم ، فقال أنت منهم ثم قام رجلٌ آخرُ فقال : ادْعُ الله أن يجعلني منهم ، فقال : سَبَقك بها رجلٌ آخرُ فقال : ادْعُ الله أن يجعلني منهم ، فقال : سَبَقك بها عكًاشةُ » رواه البخاري ومسلم (٢)

<sup>(</sup>١) كان ذلك ليلة الإسراء ، يؤيده ما أخرجه الترمذي عن ابن عباس قال : لله لما أسري برسول الله على معلى يمر بالنبي والنبيين . . . . الحديث : الترمذي (٢٤٤٦) صفة القيامة باب (١٦) وقال الترمذي حسن صحيح .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( الفتح ٢ / / ٥٧٠٤ ) في الطب باب من اكتوى أو كوى غيره وفضل من لم

يكتو، وفي الطب(١٠ / ٥٧٥٢) بأب من لم يرق ، وفي الرقاق (١١/ ٦٥٤١) بأب يدخل الجنة سبعون ألفاً يغير حساب

<sup>-</sup> مسلم رقم (٤٢٠) في الإيمان باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير ساب .

<sup>-</sup> ورواه الترمذي رقم (٢٤٤٦) في صفة القيامة باب رقم (١٦) ..

# شرح الكلمات:

انقضُّ البارحة : سقطت البارحة .

البارحة : هي أقرب ليلة ماضية .

لدغت: لدغته عقرب.

ارتقيت : استعمل الرقية المشروعة .

لا رقية : لا رقية أنفع وأولى .

العين: إصابة العائن غيره بعينه

حَّة : الحمة هي سم العقرب وغيرها .

أحسن من انتهى إلى ما سمع: من أخذ بها بلغه من العلم فعمل به فقد أحسن .

الرهط: يطلق على الجماعة دون العشرة.

سواد: أشخاص من بعدي لا أدري مَنْ هم

فخاض الناس: تكلموا وتناظروا.

لا يسترقون : لا يطلبون أحداً أن يرقيهم .

لا يكتوون : لا يطلبون أحداً يكويهم .

لا يتطيرون : لا يتشاءمون .

يتوكلون : يعتمدون على الله والاعتباد الصحيح هو المصحوب باتخاذ الأسباب المباحة .

أنت منهم: تلحق بهم.

سبقك بها: أي بهذه المسألة.

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا حصين بن عبد الرحمن عن محاورة حرت بينه وبين التابعي

سعيد بن جبير في شأن الرقية وذلك أن حُصيناً لدغته عقرب وارتقى منها بالرقية المشروعة ولما سأله سعيد عن دليله أخبره بحديث الشعبي الذي يبيح الرقية من العين والسّم فامتدحه سعيد على ذلك ولكنه روى له حديثاً يحبذ ترك الرقية هو حديث ابن عباس الذي يتضمن الصفات الأربع التي من اتصف بها استحق الجنة بلا حساب ولا عذاب وهي عدم طلب الرقية وعدم الاكتبواء وعدم التشاؤم وصدق الاعتباد على الله ولما طلب عكاشة من النبي على بأن يدعو له أن يكون منهم أخبره بأنه معهم ولما قام رجل آخر لنفس الغرض تلطف معه النبي على المنع سداً للباب وقطعاً للتسلسل .

### الفسوائىسىد :

- ١ ابتعاد السلف عن الرياء وأسبابه .
- ٢ طلب الحجة على المذهب.
- ٣ جواز الرقية من العين والحمة : والرقية المشروعة : هي ما كانت من القرآن والأدعية المشروعة وبلسان عربي
  - ٤ عمق علم السلف.
  - ٥ العمل بالكتاب والسنة مقدم على كل مذهب .
  - ٦ فيه فضيلة السلف وحُسْن أدبهم وتلطفهم في تبليغهم .
- ٧- تفاوت أتباع الأنبياء من حيث القِلَّة والكثرة وانعدام الاتباع لىعضهم .
  - ٨ .. ليست الحجة محصورة في الأكثرية
  - ٩ ـ فضيلة موسى وقومه .
  - ١٠ فيه تفضيل أمة محمد على الله على سائر الأمم .
    - ١١ ـ حرص الصحابة على الخبر.

- ١٢ ـ جواز المناظرة للوصول إلى الحق .
- ١٣ \_ إن من أحرز هذه الخصائل الأربع المذكورة في الحديث فقد حقق التوحيد ودخل الجنة .
  - ١٤ \_ جواز طلب الدعاء من أهل الفضل .
- 10 \_ الجمع بين حديث الشعبي وحديث ابن عباس أن الأول يفيد جواز الرقية إذا توفرت فيها شروط الجواز . وحديث ابن عباس يمنع منها إذا لم تكن كذلك .

### مناسسة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن من أحرز الخصال الأربع المذكورة في الحديث فقد تحقق توحيده ودخل الجنة بلا حساب ولا عذاب.

### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية : انقض ، البارحة ، لدغت ، ارتقيت ، لا رقية ، العين ، الحمة ، أحسن من انتهى إلى ما سمع ، الرهط ، سواد ، فخاض الناس ، لا يسترقون ، لا يكتوون ، لا يتطيرون ، يتوكلون ، أنت منهم ، سبقك بها .
  - ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - حــ استخرج عشرفوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د وضِّح مناسبة الحديث لباب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب.

## باب الخوف من الشرك

وقول الله عز وجل : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ﴿ وَنَ لَمُ اللّهِ مَا دُونَ ﴿ وَمَنْ يُشْرِكِ بِاللّهِ فَقَدْ افْتَرَىٰ إِثْهَا عَظِيماً ﴾ (أ):

شـــرح الكلمـات:

إن الله لا يغفر أن يشرك به: لا يغفر لعبد لقيه يعبد معه غيره أو يصرف له شيئاً من أنواع العبادة .

ويغفر ما دون ذلك : يغفر جميع الذنوب غير الشرك .

لمن يشاء : لمن يريد المغفرة له . ومن يشرك بالله : ومن يعبد معه غيره .

> افتری : کذب . اثماً : ذنماً .

> > عظيهاً: كبيراً.

الشمسرح الإجمالي

لما كان الشرك هو أخطر الذنوب وأقبحها وأشدها عقوبة لما فيه من تنقيضٍ للرب عز وجل وتشبيهه بمخلوقاته أخبر الله في هذه الآية أنه لن يغفر لصاحب شرك مات على شركه وأما من مات على التوحيد وعنده بعض الذنوب فإن الله وعد بالمغفرة له وفق مشيئته ثم علل عدم المغفرة للمشركين بأنهم بعملهم هذا قد كذبوا على الله بعبادتهم معه غيره وارتكبوا ذنباً كبيراً لا يساويه ذنب.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: آبة ٨٤ .

### الفوائسد:

- ١ ـ من مات على الشرك الأكبر وجبت له النار.
- ٢ ـ من مات على التوحيد وعنده كبائر فمغفرة ذنوبه تحت مشيئة الله
   سيحانه وتعالى .
- ٣ \_ في الآية رد على الخوارج الذين يكفرون بالذنوب وعلى المعتزلة الذين يرون تخليد صاحب الكبائر في النار .
  - ٤ \_ إثبات صفة المشيئة لله .

### مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية الكريمة على أن الله لا يغفر الشرك لصاحبه فأوجب ذلك الخوف منه والحذر.

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : إن الله لا يغفر أن يشرك به ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ، ومن يشرك بالله ، افترى ، إثما ، عظيما .
  - ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضِّح مناسبة الآية لباب الخوف من الشرك .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ وإذ قال إبراهيمُ ربِّ اجعلْ هذا البلدَ آمناً واجنُبني وبَنِيَّ أَن نَعبُدَ الأَصْنَامَ ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم : آية ٣٥ .

شــرح الكلمـات:

هذا البلد: هو مكة المكرمة.

آمناً: مطمئن أهله.

اجنبني : باعدني

بني ً : هم أبناؤه من صُلبه وبناته ولم يذكر البنات لدخولهن تبعاً وقيل غير ذلك .

الأصنام : جمع صنم وهو ما نُحت على صورة ٍ وعُبِدَ ، والوثن أعم من ذلك .

# الشـــرح الإجمالي

الفوائــــد

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أن إبراهيم عليه السلام دعا لمكة بالأمن والاستقرار وذلك لأن الخوف والفوضى يمنعان الناس من أداء مناسكهم ثم أردف ذلك بسؤال آخر طلب فيه من ربه أن يبعده وأولاده عن عبادة الأصنام وذلك لما علم من خطر عبادتها وافتتان الناس بها

۱ ـ فضل مكة على غيرها .

٢ ـدعاء إبراهيم لمكة بالأمن والاستقرار.

٣ ـ إثبات نفع الدعاء .
 ٤ ـ أن أصل دين الرسل واحد وهو التوحيد .

٥ ـ استحباب دعاء الشخص لذريته .

تحريم عبادة الأصنام .

مناسسة الآسة للساب:

حيث دلت الآية على أن إبراهيم مع قوة إيهانه يخشى على نفسه وأبنائه

من الشرك فأوجب علينا ذلك أن نخاف منه من باب أولى .

### المناقسية:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: هذا البلد، آمناً، اجنبني، بني، الأصنام.

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

حــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ.

د\_ وضح مناسبة الآية لباب الخوف من الشرك .

\* \* \*

وفي الحديث : « أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرْكُ الأَصْغَرُ ، فَسُئِلَ عَنْهُ ؟ فقال : الرِّيَاءُ »(١) .

## شــرح الكلمـات:

أخوف ما أخاف عليكم: أشد شيئاً أخافه عليكم .

الرياء: هو مراءاة الغير بعمل الخير كالذي يُحسِّن الصلاة من أجل الناس.

## الشمرح الإجمالي:

يخبرنا النبي على في هذا الحديث أنه يخاف علينا وأكثر ما يخاف علينا من الشرك الأصغر، وذلك لما اتصف به على من كمال العطف

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٥/ ٤٢٨) ، ٤٢٩) من حديث محمود بن لبيد رضي الله عنه ، والطبراني في الكبير (٤٣٠) والهيثمي في المجمع (١/ ٢٠٠) ، (١٠/ ٢٢٠) وصححه الألباني في الصحيحة (٥١) ، وصحيح الجامع (١٥٥) .

والرحمة بأمته والحرص على ما يصلح أحوالهم ولما عرفه من قوة أسباب الشرك الأصغر الذي هو الرياء وكثرة دواعيه فربها خالط عقائد المسلمين من حيث لا يعلمون فيضر بهم لذا حذرهم منه وأنذرهم.

الفسوائسسد:

ا ـ حرص الرسول ﷺ على أمته .

٢ ـ تقسيم الشرك إلى أكبر وأصغر .
 ٣ ـ اعتبار الرياء من الشرك .

٤ ـ وجوب سؤال أهل العلم عما خفي حكمه

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن النبي ﷺ يخاف على أصحابه مع قوة إيمانهم من الشرك الأصغر فنحن مع ضعف إيماننا وقلة معرفتنا يجب أن نخاف من الشركين الأصغر والأكبر من باب أولى

أ - اشرح الكلمات الآتية: أحوف ما أحاف عليكم ، الرياء ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأحذ .
 دـ وضح مناسبة الحديث لباب الخوف من الشرك .

\* \* \*

عن ابن مَسْعُود (١) رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « مَنْ مات وهو يدعو من دون الله ِ ندّاً دخل النار » رواه البخاري (٢) .

### شــرخ الكلمـات:

يدعو: المراد بالدعاء هنا الدعاءان: دعاء العبادة ودعاء المسألة. نداً: الند هو الشبيه والنظير (٢).

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي على في هذا الحديث أن من صرف شيئاً مما يختص به الله إلى غيره ومات مُصرًاً على ذلك فإن مآله إلى النار

### الفوائسد:

١ من مات على الشرك دخل النار فإن كان شركاً أكبر خُلًد فيها وإن
 كان أصغر عذب ما شاء الله له أن يعذب ثم يخرج .

٢ \_ أن العرة بالأعمال خواتيمها .

<sup>(</sup>١) تقدمت ترجمته .

<sup>(</sup>٢) البخاري (الفتح ٨/ ٤٢٩٧) في التفسير باب قوله تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسُ مِن يَتَخَذُ مِنْ اللَّهُ مِن دُونَ اللهُ أَنْدَاداً يَجِبُونُهُم كَحِبُ اللهُ ﴾ .

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن رحمه الله: اتخاذ الند على قسمين:

الأول: أن يجعله لله شريكاً في أنواع العبادة أو بعضها وهو شرك أكبر.

والشاني : ماكان من نوع الشرك الأصغر كقول الرجل : ما شاء الله وشئت ، ولولا الله وأنت ، ويسير الرياء . ( انظر فتح المجيد ص ١٠٦ ، ١٠٧ ) .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن مَنْ مات وهو يدعو من دون الله نداً دخل النار فأوجب ذلك أن نخاف من الشرك .

المناقشية :

أ - اشرح الكلمات الآتية: يدعو، نداً
 ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د - وضّح مناسبة الحديث لباب الخوف من الشرك

\* \* \*

ولمسلم عن جابر(١) رضي الله عنه : أنَّ رسولَ اللهِ صلَّى اللهُ عليه وسلَّم قال : « مَنْ لَقِيَ اللهَ لاَ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً دَخَلَ الجَنَّةَ ، وَمَنْ لَقَيِهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً دَخَلَ النَّارَ »(٢)

الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا النبي ﷺ في هذا الحديث أن مَنْ مات لا يشرك مع الله غيره لا في الربوبية ولا في الألوهية ولا في الأسماء والصفات دخل الجنة وإن مات مشركاً بالله عز وجل فإن ماله إلى النار

<sup>(</sup>١) هو جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري ثم السَّلَمي ، صحابي جليل هو وأبوه ، توفي بالمدينة رضي الله عنه سنة ٧٤هـ ، وقد كُفُّ بصره في آخر عمره .

 <sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩٣) في الإيمان ، باب من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الحنة ، ومن
 مات مشركاً دخل الناز

### الفوائسد:

- ١ \_ إثبات الجنة والنار .
- ٢ \_ العبرة بالأعمال حواتمها .
- ٣ ـ مَنْ مات على التوحيد لا يخلد في النار ومآله الجنة .
  - ٤ \_ مَنْ مات على الشرك وجبت له النار.

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث الشريف على أن كل من مات على الشرك دخل النار فأوجب ذلك علينا أن نخاف من الشرك بجميع أنواعه .

### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- ب \_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - جــ وضّح مناسبة الحديث لباب الخوف من الشرك .
    - \* \* \*

# باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إِلَى اللَّهِ (١) عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (١)

# شرح الكلمات:

سبيلي : طريقي وسنتي .

أدعو إلى الله : إلى دينه ودار كرامته .

على بصيرة : عُلى عِلْم وبرهان شرعي وعقلي .

اتبعني : اقتدي بي .

سبحان الله : أُنزه الله وأعظمه من أن يكون له شريك أو نديد

(١) ذكر ابن القيم رحمه الله ، أن مراتب الدعوة ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو، فإنه إمَّا أن يكون

طالباً للحق محباً له مؤثراً له على غيره إذا عرفه، فهذا يدعى بالحكمة ولا يحتاج إلى موعظة وجدال، وإما أن يكون مشتغلًا بضد الحق لكن لو عرفه آثره واتبعه فهذا يحتاج إلى الموعظة والترغيب والمرهيب، وإما أن يكون معانداً معارضاً فهذا يجادل بالتي هي أحسن فإن رجع وإلا انتقل معه إلى الجدال إن أمكن.

انظر التفسير القيم ص (٣٤٤) .

قال الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ، لا بد في الدعوة إلى الله من شرطين : ١ ـ أن تكون خالصة لوجه الله .

٢ ـ أن تكون على وفق سنة رسوله ﷺ . فإن أخل الداعي بالشرط الأول كان مشركاً . وإن أخل بالثاني ، كان مبتدعاً ، كما أن على الداعي أن يكون عالماً فيها يأمر به ، وفيها ينهى عنه ، رفيقاً فيها يأمر به وفيها ينهى عنه .

انظر حاشية كتاب التوحيد، ص (٥٥).

(٢) سورة يوسف : آية ١٠٨

## الشــــرح الإجمالي :

يأمر الله نبيَّه في هذه الآية بأن يُعلِّم الناس ويبين لهم طريقته وسنته وأن منهجه في الحياة هو ومَنْ اتبعه الدعوة إلى دين الله وتوحيده وأنه في ذلك على علم وبرهان هو ومن اقتدى به وصدَّق به وأنه يُنزُه الله ويعظمه أن يكون له شريك في ربوبيته وأسهائه وصفاته وأنه بريء من المشركين وشرْكهم .

### الفوائسيد :

- ١ ـ وجوب الإخلاص في الدعوة إلى الله .
- ٢ \_ يجب أن تكون الدعوة إلى الله قائمة على الحجة والبرهان .
  - ٣ \_ وجوب البراءة من الشرك وأهله .
  - ٤ ـ لا يصح العمل إلا موافقاً لما جاء به الرسول ﷺ .
    - ٥ ـ وَجُوبِ تَنزيهِ الله عما لا يليق بجلاله .

### مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّت الآية أن سبيل النبي ﷺ ومن اتبعه هي الدعوة إلى دين الله وهذا متضمن الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله

#### المناقشــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : سبيلي ، أدعــو إلى الله ، بصــيرة ، البعنى ، سبحان الله .
  - ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضِّح مناسبة الآية لباب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله .

وعن ابن عبّاس - رضي الله عنها - أنَّ رسول الله عِنهَا مَعَاذَاً إِلَى اليمن قال له ﴿ إِنَّكَ تَأْتِي قُوماً مِن أَهل الكتاب فليكُن أوَّلَ مَا تَدْعُوهُم الله الله الله إلا الله وفي رواية : إلى أنْ يُوحِّدُوا الله ، فإنْ هُمْ أطاعُوكَ لذلك فأعلمهم أنَّ الله افترض عليهم خمس صلوات في كُلِّ يوم وليلة ، فإنْ هُمْ أطاعوكَ لذلك فأعلمهم أنَّ اللَّه افترض عليهم صَدَقَة تُؤخذ مِنْ أغنيائهم فَتَرَدُّ على فقرائهم فإنْ هُمْ أطاعوك لذلك ، فإيناكَ وكرائم أمُوالهم واتَّقِ دعوة المظلوم ، فإنَّه ليس بينها وبين الله حِجَابٌ » أخرجاه (١) .

# شــرح الكلمـات:

بعث: أرسل وكان إرسال النبي على للعاد سنة عشر قبل حج النبي عليه الصلاة والسلام.

أهل الكتاب : هم اليهودوالنصاري .

شهادة أن لا إله إلا الله ، المراد بذلك نطقاً بها ومعرفة معناها والعمل مقتضاها

مفتصاها أطاعوك لذلك: آمنوا بذلك وعملوا به

افترض : أوجب .

صدقة: المرادبها الزكاة.

فإياك : احذر . كرائم أموالهم : خيارها .

(١) البخاري (الفتح ٣ / ١٤٥٨) في الزكاة ، باب لا تأخذ كرائم أموال الناس في الصدقة

وفي المغازي (٧/ ٤٣٤٧) باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن قبل حجة الوداع، ومسلم (١٩) في الإيهان ، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام .

اتق دعوة المظلوم : اجعل بينك وبينها وقاية بالعدل .

حجاب : حائل .

## الشميرح الإجمالي:

أرسل النبي على معاذ بن جبل والياً على اليمن وأرشده إلى ما يجب أن يعمله وابتداء ذلك بالدعوة إلى توحيد الله وإفراده بالعبادة فإن استجابوا لذلك فإن عليه أن يخبرهم بأوجب الواجبات بعد التوحيد وهما الصلاة والزكاة فإن امتثلوا أمره فإن عليه أن يراعي فيهم جانب العدل فلا يضارهم بأخذ خيار أموالهم لأن ذلك ظلم لهم وذلك مما يستثيرهم فيدعون عليه ودعوة المظلوم لا ترد.

### الفوائـــد:

- ١ ـ أول ما يبتدىء به الداعية توحيد الله تعالى .
  - ٢ \_ التدرج في الدعوة والبداءة بالأهم فالأهم .
    - ٣ \_ فرضية الصلوات الخمس .
    - ٤ ـ أن صلاة الوتر ليست بواجبة .
      - ٥ أ فرضية الزكاة .
      - ٦ \_ أن الزكاة لا تدفع للكافر.
      - ٧ أن الفقراء من أهل الزكاة .
- ٨ جواز دفع الزكاة كلها لصنف واحد من الأصناف الثانية .
- ٩ لا يجوز إخراج الزكاة من بلدها إلا إذا عُدم الفقراء فيها .
  - ١٠ ـ لا يجوز دفع الزكاة للأغنياء .
  - ١١ ـ تحريم أخذ الزكاة من خيار المال وإنها يؤخذ الوسط .
    - ١٢ \_ تحريم الظلم بجميع أنواعه .

١٣ ـ استجابة دعوة المظلوم وإن كان فاجراً .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دلَّ الحديث على أن أول ما يبتدىء به الداعي الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله

ملاحظ\_\_\_ة:

أ - لم يذكر في هذا الحديث الصيام والحج مع أنها من أركان الإسلام الخمسة وأجيب بأجوبة كثيرة أوضحها أن النبي على أمره بها حضر وجوبه وهو التوحيد والرسالة والصلاة والزكاة فهذه فرضت من حين الإسلام أما الصوم والحج فلم يحضر وقتها لأن بعثه كان في ربيع الأول.

ب- ذكر في هذا الحديث واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب، وذكر في سورة النمل ﴿ أمن يجيب المضطر إذا دعاه ﴾(١) ، وذكر في حديث آخر أن استجابة الداعي على ثلاث مراحل: تعجيلها ، أو يدفع عنه من البلاء مثلها . أو يدخرها له يوم القيامة .

والجمع أن يحمل حديث المراتب على غير المظلوم والمضطر وأما دعوة المطلوم فتجاب ولو بعد حين والمضطر تدركه الرحمة فيكشف الله ضره .

<sup>(</sup>١) سورة النمل : آية ٦٢ .

#### المناقش\_\_\_ة

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : بعث ، أهل الكتاب ، شهادة أن لا إله إلا الله ، أطاعوك لذلك ، افترض ، صدقة ، فإياك ، كرائم أموالهم ، اتق دعوة المظلوم ، حجاب .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج عشر فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د . وضح مناسبة الحديث لباب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله .

\* \* \*

ولهما(۱) عن سَهل بن سَعْد (۲) رضي الله عنه: أن رسولَ الله صلّى الله عليه وسلّم قال يوم خَيْبر « لأُعْطِينَ الرَّاية غداً رجلاً يحبُّ الله ورسوله. ويُحبُّه الله ورسوله، يفتح الله على يديه، فبات الناس يدركُونَ ليلتهم: أيّهُمْ يُعْطَاها. فلمَّا أصبحوا غَدَوا على رسول الله يَعَلَّمُ كلهم يرجو أنْ يُعطاها، فقال: أين عليُّ بن أبي طالب؟ فقيل: هو يَشتكي عينيه، فأرسلوا إليه فأتي به، فَبَصَقَ في عينيه ودعا له فَبرا كأنْ لم يكن به وجع، فأرسلوا إليه فأتي به، فَبَصَقَ في عينيه ودعا له فَبرا كأنْ لم يكن به وجع، فأعطاه الراية، فقال: انْفُذْ على رسِّلكِ حتى تنزلَ بساحتهم، ثم فأعطاه الراية، فقال: انْفُذْ على رسِّلكِ حتى تنزلَ بساحتهم، ثم ادْعُهم إلى الإسلام، وأحْبرُهُمْ بها يجب عليهم من حَقِّ الله تعالى فيه، فوالله لأنْ يَهديَ الله بك رجُلًا واحداً، خَيرٌ لك من حُمْ النَّعَمْ هـ(٣).

<sup>(</sup>١) للبخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٢) هو سهل بن سعد بن مالك بن حالد الأنصاري الخزرجي الساعدي أبو العباس ، صحابي شهير ، وأبوه صحابي أيضاً ، وهو آخر صحابي توفي بالمدينة سنة (٨٨هـ) ، وقيل سنة (٩١هـ) . (٣) البخاري (الفتح ٧/ ٣٧٠١) في فضائل الصحابة ، باب مناقب علي بن أبي طالب ، ومسلم (٢٤٠٦) في فضائل الصحابة ، باب من فضائل على رضى الله عنه .

# شــرح الكلمـات:

يوم خيبر: غزوة خيبر.

الراية : هي عَلَم الحرب يحملها أمير الجيش أو مقدم المعسكر. يدوكون : يخوضون .

غَدُوا: ذهبوا صباحاً .

يشتكي عينيه : مريضتان بالرمد .

بصق : تفل . فبرأ : فشفي .

أنفذ: امض . على رسلك: على مهلك .

ساحتهم : الساحة فناء الأرض وهي ما حولهم .

أدعهم إلى الإسلام: المراد هنا الشهادتان.

حق الله : فعل الواجبات وترك المحرمات . يرشد .

عُمْرِ النَّعَمِ : الإِبْلِ الْحُمْرِ وهِي أنفس ما عند العرب آنذاك

# الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا سهل بن سعد رضي الله عنه في هذا الحديث أن النبي في غزوة خيبر وعد بأن يدفع العكم إلى رجل يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله فظل الناس في تلك الليلة يحمنون من هو ذلك الرجل ولما جاء الصباح ذهب الناس مبكرين وكل منهم يؤمل أن يحوز هذا الشرف العظيم فسأل رسول الله على عن على فأخر أنه مرمود فطلب مجيئه

فجيء به فتفل في عينيه فشُفيتا في الحال ثم سلَّمه الراية وأمره بأن يسير على مهله ورفقه فإذا نزل قريباً من القوم فإن عليه أن يبدأهم بالدعوة إلى الإسلام فإن استجابوا له فإن عليه أن يفقههم بها يجب عليهم ثم أقسم الرسول علي مرغباً له بالخير مبيناً له أن ثواب إرشاده لشخص خير من امتلاك الإبل الحمر.

### الفوائسيد:

- ١ بيان فضل علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، والرد على النواصب .
  - ٢ ـ إثبات صفة المحبة لله عز وجل.
    - ٣ ـ بيان معجزة للنبي ﷺ .
    - ا ـ حرص الصحابة على الخبر.
  - مؤال الإمام عن رعيته وتفقده لأحوالهم .
- ٦ وجوب الإيمان بالقضاء والقدر حيث حصل الراية من لم يسعى
   ٨١
  - على القائد أن يلتزم الأدب والرفق من غير ضعف .
- ٨ ـ وجوب البداءة بالدعوة إلى الإسلام قبل القتال لمن لم تبلغه الدعوة
   أما من بلغته الدعوة فيستحب تبليغه وإنذاره قبل القتال
  - ٩ ـ لا يكفي في العصمة الشهادتين دون العمل .
    - ١٠ ـ جواز الحلف على الفُّتيا للتأكيد .
    - ١١ ـ جواز الحلف بدون استحلاف لمصلحة .
      - ١٢ ـ فضل الدعوة إلى الله والتعليم .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن أوَّل ما يبتدىء به الداعي الدعوة إلى الإسلام وأول ركن في الإسلام هما الشهادتان.

ملاحظ\_\_\_ة:

موقف الإمام نحو الكفار إن كانوا أهل كتاب يخيرهم بواحد من الأمور الثلاثة على الترتيب : ١ - الإسلام ٢ - أو الجزية ٣ - أو القتال . وإن كانوا وثنيين يخيرهم بواحد من أمرين : ١ - الإسلام . ٢ - أو القتال . وقيل وهو الأرجح معاملة الوئنيين كمعاملة أهل الكتاب .

المناقشـــة :

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: يوم خيبر، الراية، يدوكون، غدوا، يشتكي عينيه، فبصق، فبرأ، أنفذ، على رسلك، بساحتهم، ادعهم إلى الإسلام، حق الله، يهدي، حمر النعم.

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج عشر فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضِّح مناسبة الحديث لباب الدعوة إلى شهادة أن لا إله إلا الله

# باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله (١)

وقول الله تعالى : ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهُمُ الْوَسِيلَةَ الْجُهُمْ الْوَسِيلَةَ الْجُهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَنْدُوراً ﴾ (٢) .

# شرح الكلمات:

يدعون : يعبدون .

يبتغون : يطلبون .

الوسيلة: القربة بالطاعة والعبادة.

أقرب: أقرب المدعوين إلى ربهم وأفضلهم.

محذورا : يحذره ويحترس منه كل مؤمن .

### الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه بهذه الآية الكريمة أن هؤلاء الذين يعبدهم المشركون مع الله عز وجل من الملائكة والصالحين هم أنفسهم يطلبون التقرب إلى الله بالطاعة والعبادة ويمتثلون أوامره رجاء رحمته ويجتنبون نواهيه خوفاً من عذابه لأن عذابه يخشاه ويحذره كل مؤمن .

#### الفوائــــد :

۱ - بطلان عبادة المشركين لغير الله بكون معبوديهم أنفسهم يطلبون القربي من الله ويرجون رحمته ويخافون عذابه

<sup>(</sup>١) قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن : هذا من عطف الدال على المدلول .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : آية ٥٧ .

٢ \_ صلاح المعبودين لا يبرر الشرك بهم .

٣\_ إثبات صفة الرحمة لله عز وجل.

٤ ـ يسير المؤمن إلى الله بين الخوف والرجاء إلا في حالة الاحتضار فيقوى
 حانب الرجاء .

مناسبة الآية للباب .

حيث دلَّت الآية على أن معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله هو ترك ما عليه المشركون من دعاء الأنبياء والصالحين والاستشفاع بهم إلى الله وإنه لا يكفى النطق بالشهادة ما لم يكفر بكل معبود سوى الله .

المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: يدعون، يبتغون، الوسيلة، أقرب، عذورا.

ب\_ اشرح الآية شرحاً إحمالياً .

حـــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

وضح مناسبة الآية لباب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله

وقوله تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بِرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِ فَإِنَّهُ سَيَهُدِين ﴾ (١)

ش\_\_رح الكلمات:

أبيه: اسمه آزر. براء: مترىء من معبوداتهم.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف : الأيبان : ٢٦ - ٢٧ .

فطرني : خلقني .

سيهدين: يوفقني.

## الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن رسوله وخليله إبراهيم عليه السلام قد أخبر أباه وقومه أنه بريء من جميع معبوديهم إلا معبوداً واحداً وهو الله الذي خلقه والذي يقدر على توفيقه وبيده نفعه وضره.

#### الفوائدة:

١ \_ أن أصل دين الأنبياء واحد وهو التوحيد .

٢ \_ الجهر بالحق من صفات المرسلين .

٣ \_ وجوب إنكار المنكر ولو على الأقربين .

٤ \_ وجوب البراءة من الشرك .

٥ - بيان أن قوم إبراهيم يعبدون الله ولكنهم يشركون معه .

٦ \_ أن هداية التوفيق خاصة بالله .

#### مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّت الآية على أن توحيد الشخص لا يصح إلا إذا تبرأ من عبادة كل ما سوى الله .

### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أبيه ، براء ، فطرني ، سيهدين .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_وضِّح مناسبة الآية لباب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله .

وقول الله تعالى: اعَّذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونَ اللَّهِ وَالْسَيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لَيَعْبُدُوا إِللهَا وَاحدَا لاَ إِللهَ إِلاَّ هُوَ اللَّهَا عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١)

شرح الكلمات : اتخذوا : جعلوا .

أحبارهم : علماؤهم . رهبانهم : عبادهم .

أرباباً : معبودين من دون الله .

المسيح بن مريم : هو عبد الله ورسوله عيسى . وما أمروا : أمرهم الله على ألسنة رسله .

سبحانه عما يشركون: تنزه وتقدس عما يدعي معه من النظراء والأضداد

الشــــرح الإجمالي

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن اليهود والنصارى قد انحرفوا عن الصراط السوي وأتوا ما لم يؤمروا به فاتخذوا علماءهم وعبادهم آلهة لهم يعبدونهم من دون الله وذلك أنهم يطيعونهم في تحليل ماحرم الله وتحريم ما أحل الله فيشركونهم معه في التشريع ولم يكتف النصارى في التشريع ولم يكتف النصارى في التشريع ولم يكتف النصاري في النسان المناه الم

بذلك بل عبدوا عيسى عليه السلام واعتبروه ابناً لله ولم يؤمروا في التوراة والإنجيل إلا بعبادة الله وحده فتعالى الله وتنزه عما ينسبه إليه المشركون. الفوائسلد:

١ ـ أن طاعة غير الله في مخالفة أحكام الله من الشرك بالله.
 ٢ ـ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : آية ٣١ .

- ٣ ـ لا يعتبر العمل صالحاً إلا بشرطين الإخلاص لله والمتابعة للرسول.
   ٤ ـ عدم العصمة للعلماء.
  - ٥ ـ بيان انحراف اليهود والنصاري عن دينهم الصحيح .
    - ٦ \_ خطر العلماء الضالين على الأمة .

## مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّت الآية على أن معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله يقتضي إفراد الله بالطاعة وإفراد الرسول بالمتابعة لأن من أطاع الرسول فقد أطاع الله .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : اتخذوا ، أحبارهم ، رهبانهم ، أرباباً ، المسيح ابن مريم ، وما أمروا ، سبحانه عما يشركون .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضِّح مناسبة الآية لباب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله .

#### \* \* \*

وقول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادَاً يُحَبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ أَمَنُوا أَشَدُّ حُبَّا للَّهِ وَلَوْ يَرَىٰ الَّذيِنَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ أَنَّ الْقُوَّةَ للَّهِ جَمِيعاً وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : آية ١٦٥ .

#### شـــرح الكلمـات:

من الناس: بعض الناس. يتخذ: يجعل

أنداداً: نظراء

كحب الله : يساوونهم في المحبة مع الله

أشد: أعظم وأقوىء.

ظلموا: ظلموا في الدنيا بشركهم.

يرون العذاب: يبصرون عذاب الله يوم القيامة

## الشــــرح الاجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أن بعض الناس ينصبون لهم أصناماً يجبونهم كحبهم لله ثم بين سبحانه أن المؤمنين أقوى حباً لله من المشركين في المحبة وذلك أن المؤمنين خالص حبهم لله وأن المشركين متفرق حبهم بين الله وأصنامهم ومن كان حبه خالصاً لله كان حبه لله أقوى ممن كان حبه مشتركاً ، ثم يتوعد الله سبحانه هؤلاء المشركين ويبين لهم أنهم حينها يرون ويبصرون العذاب يوم القيامة حالاً بهم سيتمنون أنهم لم يشركوا مع الله غيره لا في محبة ولا في غيرها وسيعلمون علم اليقين أن القوة كلها لله وأن الله شديد العذاب .

#### الفسوائسسد:

١ - أن المحبة نوع من أنواع العبادة .

٢ - إثبات أن المشركين يحبون الله لكن هذا لم ينفعهم لوجود الشرك فيه.

- ٣ \_ نفي الإيهان عمن أشرك مع الله في المحبة .
  - ٤ \_ إثبات صفة القوة لله عز وجل وكمالها .

## مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّت الآية على أن معنى التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله هو إفراد الله بأصل الحب الذي يستلزم إخلاص العبادة جميعها لله .

#### المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: من الناس، يتخذ، أنداداً، كحب الله، أشد، ظلموا، يرون العذاب.

- ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جـ \_ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
- د . وضِّح مناسبة الآية لباب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله .

#### \* \* \*

وفي الصَّحيح<sup>(۱)</sup> عن النَّبي صلَّى الله عليه وسلّم أَنَّه قال: «مَن قال لا إله إلا الله وكَفَرَ بها يُعْبَدُ مِن دُونِ الله ِحَرَّمَ مَالُه وَدَمُهُ وحِسابُهُ على الله عزَّ وجلَّ»<sup>(۲)</sup>.

#### شـــرح الكلمــات:

من قال لا إله إلا الله: نطق بها وعرف معناها وعمل بمقتضاها . وكفر بها يعبد من دون الله: أنكر كل معبود سوى الله بقلبه

ولسانه . (۱) ای ف صحیح مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٣) في الإِيهان باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله من حديث طارق بني أشيم الأشجعي رضي الله عنه.

حرم ماله ودمه : حرم أخذ ماله وحرم قتله .

وحسابه على الله : الله يتولى حسابه يوم القيامة فإن كان صادقاً أثابه

وإن كان منافقاً عذبه .

الشــــرح الإِجمالي :

يخبرنا رسول الله على هذا الحديث أن من شهد أن لا إله إلا الله وأنكر بقلبه ولسانه كل معبود سواه فإنه يحرم على المسلمين أخذ ماله إلا ما أوجبه الشرع كالزكاة ويحرم سفك دمه إلا ما أوجبه الشرع من زنا بعد إحصان أو كفر بعد إيمان أو القصاص و إن محاسبته على سريرته متروك إلى الله يوم القيامة فإن كان صادقاً أثابه و إن كان كاذباً منافقاً عاقبه.

#### الفوائسد:

١ - فضيلة الإسلام حيث يعصم دم معتنقه وماله .

٢ - وجوب الكف عن الكافر إذا دخل في الإسلام ولو في أثناء القتال
 حتى يُعلم منه خلاف ذلك .

٣ - أن الشخص قد يقول لا إله إلا الله ولا يكفر بها يعبد من دون الله

٤ - أن شروط الإيمان النطق بلا إله إلا الله والكفر بكل ما يعبد من دون

٥ ـ أن الحكم في الدنيا على الظاهر.

٦- تحريم أخذ مال المسلم إلا ما وجب في أصل الشرع كالزكاة أو
 تغريمه ما أتلف

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن معنى التوحيد وتفسير شهادة أن لا إله إلا

الله لا يتم ويكتمل إلا إذا كفر بكل ما يعبد سوى الله . .

#### ملاحظ\_\_\_ة:

الكافر المشرك يطلب منه واحد من اثنين الإسلام أو القتال أما أهل الكتاب فيطلب منهم واحد من ثلاثة على الترتيب : الإسلام أو الجزية أو القتال ، وقيل الأرجح معاملة المشرك كمعاملة الكتابي .

#### المناقشنية:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: من قال لا إله إلا الله ، وكفر بها يعبد من دون الله ، حرم ماله ودمه ، وحسابه على الله .
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جـ . استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د \_ وضِّح مناسبة الحديث لباب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله .

# باب من الشرك (١) لُبْسُ الحلقةِ والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

وقول الله تعالى : ﴿ قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَاشْفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَاشْفَاتُ رَحْمَةٍ إِنْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ كَاشْفَاتُ رَحْمَةٍ قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ إِيَّوَكُلُونَ ﴾ (٢) قُلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ إِيَّوَكُلُونَ ﴾ (٢)

شـــرح الكلمـات:

أفرأيتم : أخبروني ، والهمزة للاستفهام الإنكاري . تعبدون وتسألون .

بضر: مرض أو فقر أو بلاء .

كاشفات : مزيلات . برحمة : نعمة من صحة أو غنى أو غبر ذلك

مسكات : مانعات رحمته عني .

عسكات : مانعات رحمته عني حسبى الله : الله كافيني .

بي يتوكل : يعتمد .

ير ن الإجمالي : الشـــــرح الإجمالي :

يأمر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية نبيَّه محمد على الله بنكر على هؤلاء المشركين عبادتهم لتلك الأصنام العاجزة التي لا تستطيع إزالة ضر نزل بأحد

(١) أي من الشرك الأصغر المنافي لكمال التوحيد .

(٢) سورة الزمر : آية ٣٨ .

ولا إمساك نعمة نزلت بأحد ثم يأمره بأن يفوض أمره إلى الله فهو كافيه بجلب النفع ودفع الضر وكاف كل من اعتمد عليه وصدق في الاعتباد.

#### الفوائـــد:

- ١ \_ وجوب إنكار المنكر .
- ٢ \_ بطلان عبادة الأصنام .
- ٣ \_ أن كشف الضر وجلب النفع من خصائص الله .
- ٤ وجوب التوكل على الله والاكتفاء به عما سواه وهذا لا ينافي عمل
   الأسباب المشروعة

## مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّتْ الآية على أن دفع الضر من خصائص الله فيكون طلبه من غير الله \_ كالحلْقة والخيط ونحوهما \_ شِرْكاً.

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أفرأيتم ، تدعون ، بضر ، كاشفات ، برحمة ، ممسكات .
  - ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
- د\_ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه .
  - \* \* \*

وعن عِمْرَانَ بن حُصَين (١) رضي الله عنها « أنَّ النبي صلَّى الله عليه وسلّم رأى رجُلاً في يده حَلْقةٌ مِن صُفْر ، فقال : ما هذه ؟ فقال من الواهنة ، فقال : انْزعْها فإنَّها لا تزيدُك إلاَّ وَهْناً فإنك لو مُتَّ وهي عليكُ ما أَفْلَحْتَ أَبداً » رواه أحمد بسند لا بأس به (٢) .

### شــرح الكلمات:

رُجلًا: المراد به عمران بن حصين الراوي نفسه

حلْقة من صُفراً: الحلقة هي ما أحاط بالشيء .

من الواهنة : عن الواهنة والواهنة عِرْق يأخذ في المنكب ، أو في اليد كلها وهو غالباً في الرجال دون النساء .

انزعها: ارمها بقوة .

لا تزيدك إلا وهناً: لا تزيدك إلا ضعفاً.

ما أفلحت : ما فرت وظفرت بالسعادة في الآخرة .

## الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا عمران بن حصين رضي الله عنه في هذا الحديث أن النبي على الله عنه في هذا الحديث أن النبي على رأى في يد رجل حلقة من الصفر فسأله عن هدفه من لبس هذه الحلقة فأحبره أنه يريد بها دفع مرض الواهنة فأمره النبي على بخلعها وأحبره أنها

الأرناؤوط حديث حس .

<sup>(</sup>۱) هو عمران بن حصين أبو نجيد الخزاعي ، صحابي ابن صحابي أسلم عام حير وتوفي بالبصرة سنة (۲٥هـ) .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند (٤/ ٤٥) وابن ماجة رقم (٣٥٣١) في الطب باب تعليق التماثلم والحاكم في المستدرك (٤/ ٢١٦) وصححه ووافقه الندهبي وقال الشيخ عبد القادر

لا تزيده إلا ضعفاً ومرضاً وأنه لو مات وهو مُصرّ على لبسها والاعتقاد بها لم يفز ولم يظفر بالسعادة الأبدية .

#### الفوائــــد:

- ١ \_ استفصال المفتى .
  - ٢ \_ أعتبار المقاصد .
- ٣ \_أن مراتب الإنكار تتفاوت فإذا نفع الكلام حرم التغليظ فيه .
  - ٤ \_ بيان جهل المشركين قبل الإسلام .
    - ه ـ تحريم التداوي بالحرام .
- ٦ ـ أن الحرام لا ينفع في الأصل وإن نفع في بعض فمضرته أكبر.
  - ٧ ـ لا يعذر الشخص بجهله مع إمكان التعلم .
    - ٨ \_ أن الأعمال بخواتيمها .

#### ملاحظ\_\_\_ة:

- أ ـ هذا الحديث لا يعارضه حديث علي بن الحسين مرفوعاً احرثوا فإن الحرث مبارك وأكثروا فيه من الجهاجم لأن حديث علي بن الحسين حديث ساقط مرسل وهو من مراسيل أبي داود وأبو داود لم يشترط الصحة في مراسيله ثم على فرض صحة الحديث فإن المرادبالجهاجم هو البذر عند كثير من العلهاء .
- ب \_ الاستفهام في قول ما هذا يحتمل أن يراد به الإنكار ويحتمل أن يكون استفصالاً على حقيقته
- جـ ذكر بعض العلماء أن لبس الحلقة ونحوها لدفع الضرر من الشرك الأصغر والذي يفهم من حديث عمران أنه شرك أكبر لأنه رتب عليه

عدم الفلاح المؤسد ويمكن التفصيل في ذلك بحسب النية والاعتقاد فإن اعتقد أنها تفعل بنفسها من دون الله فهو شرك أكبر، وإن اعتقد أنها سبب وأن الفاعل هو الله فهو شرك أصغر.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على إنكار أبس الحلقة لدفع الضرر لأن جلب النفع ودفع الضرر من الأفعال الخاصة بالله وطلبها من غير الله شرك به .

المنساقشىسسة:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : رجل ، حلقة من صفر ، من الواهنة ،
 انزعها ، لا تزيدك إلا وهناً ، ما أفلحت .

ب. اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

ج\_ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د\_ وضّح مناسبة الحديث لباب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما

وصح ماسبه احديث بالرفع البلاء أو دفعه

وله عن عُقْبَةَ بن عَامر(١) مرفوعاً « مَنْ تَعلَّق تَمِيمَةً فلا أَتَمَّ اللَّهُ له ، وَمَنْ تَعلَّق وَدَعةً فلا وَدَعَ اللَّهُ له »(٢) وفي رواية : « مَنْ تَعلَق

<sup>(</sup>١) هو عقبة بن عامر الجهني ، صحابي مشهور ، كان شجاعاً فقيهاً شاعراً قارئاً ، توفي رضى الله عنه سنة (٥٨هـ)

<sup>(</sup>٢) أحمد في المسند (٤/ ١٥٤) والحاكم في المستدرك (٤/ ٢١٦، ٢١٧) وابن حبان (١٤١٣ موارد) وضعفه الألباني وغيره

 $\bar{a}_{\mu}$ غَيِمَةً فقد أشرك  $^{(1)}$  .

## شـــرح الكلمـات:

تعلّق تميمة : علقها على نفسه أو أحد من ولده ، والتهائم : جمع تميمة وهي خرز يعلقونها .

لا أتم الله له: لا أتم الله له جميع أموره وهذا خبر بمعنى الدعاء عليه .

الودعة : هو شيء يستخرجونه من البحر يشبه الصدف يعتقدون أنه يشفى من العين .

لا ودع الله له: لا جعله في دعة وسكون وهو دعاء عليه.

# الشميرح الإجمالي:

يخبرنا عقبة بن عامر - رضي الله عنه - في هذا الحديث أن رسول الله عنه دعا على كل من علَّق تميمة أو ودعة معتقداً فيهما النفع دون الله فإن الله لا يتم أموره بل ويحرمه من الدعة والسكون وأخبر أن مثل هذا عمل باطل بل أخبرنا في رواية أخرى أن التميمة شرك لأن صاحبها اعتقد فيها النفع دون الله تعالى .

#### الفوائــــد :

١ ـ نفي النفع المعتقد في التميمة والودعة .

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (٤/ ١٥٦) والحاكم في المستدرك (٤/ ٢١٦) والمنذري في الترغيب والمترهيب (٤/ ٣٠٧) وقال (رواه أحمد ورواته ثقات) وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٤٩٢).

- ٢ ـ جواز الدعاء على العصاة على سبيل العموم .
- ٣ ـ أن بعض الصحابة قد يجهلون مثل هذا فكيف بمن بعدهم
  - ٤ ـ أن التميمة نوع من الشرك .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث أن تعليق التميمة معتقداً فيها النفع شرك لأن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله .

#### 

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: تعلق: لا أتم الله له، الودعة: لا ودع الله له.

- ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
- د وضّح مناسبة الحديث لباب من الشرك لبس الحلّقة أو الخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه
- ولابن أبي حاتم (اعن حُذيفة (٢): أنه رأى رجُلاً في يَده خَيْطٌ من الحُمَّى ، فَقَطَعَهُ وَتِلا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤَ مَنُ أَكَثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ﴾ (٢).

(١) هو الإمام أبو محمد عبد الرحن بن أبي حاتم محمد بن إدريس الرازي صاحب (الجرح والتعديل) مات سنة (٣٢٧هـ) رحمه الله .

(٢) هو حذيفة بن اليهان ، صحابي جليل من السابقين توفي رضي الله عنه سنة (٣٦هـ) رضي الله

عنه .

(٣) سورةِ يوسف : آية ١٠٦

## الشــــرح الإجمالي :

زار حذيفة مريضاً فوجد في يده خيطاً فلما سأله عن غرضه من هذا الخيط وأخبره أنه لدفع الحمى فقطعه حذيفة واعتبره شركاً مستدلاً على ذلك بقول الله تعالى : ﴿ وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ﴾ ، ومعنى الآية : أن كثيراً من الناس يكون مؤمناً بالله ولكن يخلط إيهانه بالشرك .

#### الفوائــــد:

- ١ \_ إزالة المنكر باليد ولو لم يأذن صاحبه .
- ٢ \_ أن اتخاذ الخيط ونحوه لدفع الضرر شرك .
  - ٣ \_ وجوب إنكار المنكر .
- ٤ \_ عمق فهم الصحابة رضى الله عنهم وسعة علمهم .
  - ٥ \_ أن الشرك يوجد في هذه الأمة .
  - ٦ \_ أن قلب الشخص قد يجتمع فيه الإيمان والشرك .

## مناسبة الأثر للساب:

حيث دلَّ عمل حذيفة هذا على أن اتخاذ الخيط لدفع الضرر شرك لأن دفع الضرر من الأفعال الخاصة بالله عزوجل .

#### المناقشىية :

أ \_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

ب ـ استخرج خمس فوائد من الأثرمع ذكر المأخذ . جـ وضِّح مناسبة الأثر لباب من الشرك لبُس الحلْقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه .

.

# باب ما جاء في الرقى والتهائم<sup>(۱)</sup>

في الصحيح (٢) عن أبي بَشيرِ الأنصاري (٣) رضي الله عنه «أنّه كان مع رسولِ الله صلّى الله عليه وسلم في بعضِ أسفَاره فأرسل رسولاً أن لا يَبقَينًا في رقبة بعيرٍ قلادة من وَتَرٍ أو قلادة إلا قُطعَتْ (٤)

# شـــرح الكلمـات:

رُسُولًا : هو زيد بن حارثة .

وتر: هو واحد أوتار القوس كانت العرب تعلقه تتقي به العين.

## الشــــرح الإجمالي:

يخبرنا أبو بشير الأنصاري أنه صحب رسول الله على في بعض أسفاره فأرسل رسول الله رسولاً هو زيد بن حارثة ليامر بقطع قلائد الأوتار التي تعلق في رقاب الإبل وذلك أن أهل الجاهلية كانوا يعتقدون أنها تحفظ من العين .

<sup>(</sup>١) أي ما جاء في الرقى والتهائم من النهي وما ورد عن السلف في ذلك .

<sup>(</sup>٢) في الضحيحين .

 <sup>(</sup>٣) أبو بشير الأنصاري قيل اسمه: قيس بن عبيد وقال ابن عبد البر: لا يوقف له على اسم
 صحيح ، توفي رضى الله عنه بعد الستين .

<sup>(</sup>٤) البخاري ( الفتح ٦/ ٣٠٠٥) في الجهاد ، باب ما قيل في الجرس ونحوه في أعناق الإبل ومسلم ( ٢١١٥ ) في اللباس والزينة ، باب كراهية قلادة الوتر في رقبة البعير .

الفوائسيد:

١ ـ وجوب إنكار المنكر .

٢ - قبول خبر الواحد .

٣ - إبطال اعتقاد النفع في القلائد من أي نوع كانت .

٤ - نائب الإمام يقوم مقامه فيها أسند إليه .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على تحريم تعليق القلائد لدفع الضرر

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دلَّ الحديث على أن مثل هذا العمل شرك لأن دفع الضر من الأفعال التي يختص بها الله .

المناقشية

أ - اشرح الكلمات الآتية : رسولا ، وترا .
 ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ - استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د - وضّع مناسبة الحديث لباب ما جاء في الرقى والتائم .

هـ - وضَّح مناسبة الحديث للتوحيد .

عن ابن مسعود - رضي الله عنه - قال: «سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم يقول: «إِنَّ السرُّقَى والتَّالِمَ والتَّولَةَ شِرْكٌ» رواه أحمد وأبو داود (١).

# ش\_\_\_\_رح الكلمات:

الرقى : هي العزائم والمشروع منها ما توفرت فيه ثلاثة شروط :

١ أن تكون بكلام الله أو أسمائه وصفاته أو الأدعية إلى الله والاستعاذة
 به .

٢ \_ أن تكون بلسان عربي يفهم معناها .

٣ أن لا يعتقد أن العزائم تنفع بذاتها وإنها يعتقد النفع حاصلاً بقضاء
 الله وقدرو .

التمائم : جمع تميمة وهي ما يعلقونه من الخرز ونحوها على الصبيان اتقاء العين .

التَّولة : شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى زوجته .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي ﷺ أخبرنا بأن الرقى وهي العزائم والتمائم وهي التي تعلق على الأطفال من الخرز ونحوها والتولة وهي التي تصنع لتحبب أحد الزوجين إلى الآخر بأنها شرك بالله .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١/ ٣٨١) وأبو داود (٣٨٨٣) في الطب باب في تعليق التمائم وابن ماجة (٣٥٣) والحاكم في المستدرك (٤/ ٤١٨) وصححه ووافقه الذهبي وهو في الصحيحة للألباني (٣٣١).

الفوائسد:

١ - تحريم الرقى وأنها من الشرك إلا ما كان منها مشروعاً .
 ٢ - تحريم التمائم وأنها من الشرك .

٣ ـ تحريم التولة وأنها من الشرك .

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد

حيث دلَّ الحديث على أن الرقى غير المشروعة والتماثم والتولة من الشرك .

ملاحظ\_\_\_ة :

اختلف العلماء في التميمة من القرآن قال بعضهم أنها حرام واحتج بعموم هذا الحديث وقال بعضهم أنها مباحة وقاسها على جواز الرقية بالقرآن والقول الأول أرجح (١).

المنساقشية

أ - اشرح الكلمات الآتية: الرقى ، التمائم ، التولة . ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ - استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د- وضِّح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الرقى والتمائم ثم وضح

مناسبته للتوحيد .

(١) سداً لذرائع الشرك ولدخولها في عموم النهي .

وعن عبد الله بن عُكَيْم (١) مرفوعاً « مَنْ تَعلَّق شيئاً وُكِلَ إِليه ِ «٢) رواه أحمد والترمذي

# شـــرح الكلمات:

ِمَنْ تعلُّق شيئاً : أي علَّق رجاءه وحوفه به .

وكل إليه: ترك أمره له، فمن اعتمد على الله وأنزل به حوائجه حفظه ويسر له جميع أموره ومن اعتمد على غير الله خذل

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا عبد الله بن عكيم أن النبي عليه أخبره بأن من عمد على شيء ترك أمره له فمن أنزل حوائجه بالله فرَّج كربه ويسر أمره ومن اعتمد على غير الله ترك أمره له فخذله لأن الخير كله بيد الله ولا يستطيعه أحد سواه .

#### الفسوائسسد:

١ ـ وجوب التوكل على الله وهذا لا ينافي فعل الأسباب المباحة .

٢ ـ خذلان من انصرف عن الله وطلب النفع من غيره .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دلُّ الحديث على تحريم طلب النفع من غير الله .

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن عكيم أبو معبد الجهني الكوفي ، مات في ولاية الحجاج .

<sup>(</sup>٢) الترمذي (٢٠٧٢) في الطب ، باب ما جاء في كراهية التعليق .

وأحمد في المسند (٤/ ٣١٠\_ ٣١١) والحاكم في المستدرك (٤/ ٢١٦) وحسنه الأرناؤوط في تخريج جامع الأصول (٧/ ٥٧٥).

مناسية الحديث للتوحيد:

حيث دلَّ الحديث على خذلان من اعتمد على غير الله في جلَّب نفع أو دفع ضر لأن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله ، وطلبها من غير الله شرك .

#### المنساقشيسية

أ - اشرح الكلمات الآتية : من تعلَّق شيئاً ، وكل إليه . ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأحذ .

د - وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الرقى والتمائم .

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

ورَوى أَحَمَدُ عَن رُوَيْفِعُ (۱) قال : قال لي رسول الله ﷺ : «يا رُوَيْفُعُ ، لَعَلَّ الحِياةَ ستطول بك فأُخبرِ النَّاسَ أَنَّ مَنْ عَقَدَ لَحْيَتُهُ أَوْ تَقَلَّدَ وَتَرَا أُو استَنْجى برِجِيعِ دِابَّةٍ أَو عَظْم فِإِن محمداً بَرِيءٌ منه »(۲).

## شــرح الكلمـات:

عقد لحيته : عقدها على وجه يُشعر بالتكبر أو يشعر بالرقة والتأنث ، وقيل عقدها في الصلاة .

<sup>(</sup>١) هو رويفع بن ثابت بن السكن بن عدي بن الحارث الأنصاري ، نزل مصر وولي برقة وتوفي مها سنة (٥٦) هـ .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٤/ ١٠٨) وأبو داود (٣٦) في الطهارة باب ما ينهى عن أن يستنجى به والنسائي

<sup>(</sup>٨/ ١٣٥) في الزينة باب عقد اللحية وصححه الألباني في صحيح الجامع (٧٧٨٧) .

تقلَّد وتراً : علَّقه في رقبة دابته من أجل العين والوتر هو واحد أوتار القوس .

استنجى : استجمر.

رجيع : روث .

بریء منه: بریء من فعله هذا.

## الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا رويفع رضي الله عنه في هذا الحديث أن النبي عَلَيْ أحبره بأن الحياة ستطول به وأن عليه أن يخبر الناس سلفاً عن النبي عَلَيْ بأن من عقد لحيته أوقلد في رقبته أورقبة دابته واحداً من أوتار القوس أو استجمر بروث دابة أو عَظمْ فإن محمداً عَلَيْ بريء من فعله هذا .

#### الفسوائسسد:

١ \_ معجزة للنبي ﷺ حيث طال عمر رويفع كما أخبر .

٢ \_ قبول خبر الواحد .

٣\_ تحريم عقد اللحية .

٤ - تجريم تقلد الوتر.

٥ ـ تحريم الاستجهار بروث دابة أو عظم وإنها حرم الاستجهار بها لأن
 العظم طعام الجن والروث طعام بهائمهم .

#### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم تعليق الوتر لدفع الضرر.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث تبرأ النبي على على على وترا لدفع الضرر لأن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله وطلبها من غير الله شرك .

المناقشية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : عقد لحيته ، تقلد وتراً ، استنجى ، رجيع داية ، برىء منه

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الرقى والتائم هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد

وعن سعيد بن جبير قال : « مَنْ قَطَعَ تميمةً مِنْ إنسان كان كعَدْل رقبة » رواه وكيع ، وله عن إبراهيم (١) قال : « كانوا يكرهون التائم كلَّها من القرآن وغير القرآن » .

شرح الكلمات للأثرين:

قطع: أزال . تميمة: مفرد تماثم والمراد ما يُعلَّق على الإنسان من خرز ونحوه لاتقاء العين .

<sup>(</sup>١) هو إبراهيم بن يزيد النِّخعي الكوفي من كبار الفقهاء ، توفي رحمه الله سنة (٩٦) هـ .

عدل رقبة : يعني له من الأجر ما يعادل عتق رقبة . يكرهون : يحرِّمون والضمير في يكرهون عائد للسلف الصالح .

# الشرح الإجمالي للأثــرين:

في الأثر الأول يخبرنا سعيد بن جبير أنه مَنْ أزال عَيمة من إنسان كان له من الأجر عند الله مثل أجر من أعتق رقبة لأنه أعتق من علّقها من النار وحرره من رق الهوى والشرك .

وفي الأثـر الثاني يخبرنا الراوي أن السلف يكرهون التهائم ويأمرون بقطعها وإزالتها سواء كانت من القرآن أو من غيره

## فوائسد الأثسرين:

- ١ \_ فضل إنكار المنكر .
  - ٢ \_ تحريم التميمة .
- ٣ ـ فضل إعتاق الرقبة .
- ٤ \_ تحريم السلف للتمائم سواء كانت من القرآن أو غيره .

## مناسبة الأثرين للساب:

حيث دل كل منها على تحريم تعليق التميمة سواء كانت من القرآن أو من غيرة . .

## مناسبة الأثرين للتوحيد:

حيث دلَّ كل منها على تحريم تعليق التميمة لدفع الضرر لأن جلب النفع ودفع الضرر من الأفعال الخاصة بالله وطلبها من غير الله شرك .

المناقشـــة:

أ - اشرح الكلمات الآتية: قطع، غيمة، عدل رقبة، يكرهون.

ب \_ اشرح الأثرين شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الأثرين مع ذكر المأخذ .

د - وضِّح مناسبة الأثرين لباب ما جاء في الرقى والتهائم .

هــ وضَّح مناسبة الأثرين للتوحيد .

# باب من تبرك بشجرة أو حجر أو نحوهما(١)

وقول الله تعالى : ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّاتَ وَالْعُزَّى وَمَنَاةَ الثَّالَثِةَ الأَخْرَىٰ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الْأَنْثَىٰ تَلْكَ إِذَا قَسِمَةٌ ضِيزَى ﴾ (٢) .

# شرح الكلمات:

أفرأيتم : أخبروني .

اللات: بالتخفيف مأخوذ من اسم الإله، وبتشديد التاء اسم لرجل صالح يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قبره وبنوا عليه أستاراً، يعبده ثقيف ومَنْ حولهم.

العُزَّى : مأخوذ من اسم العزيز وهي شجرة في وادي نخلة بين مكة والطائف عليها بناء وله أستار وسُدنة ، يعبدها قريش وبنو كنانة .

مناة : مأخوذ من اسم المنان وهي بناء بالمشلل عند قديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والأوس والخزرج يعبدونها ويهلون منها للحج .

الأخرى : المتأخرة .

ضيزي : جائرة .

## الشـــرح الإجمالي:

ينكر الله تعالى على المشركين عبادة الأوثان عامة وفي مقدمتها تلك الأوثان الثلاثة وهي اللات في الطائف ، والعزى في وادي نخلة ، ومناة في

<sup>(</sup>١) حكمه أنه مشرك شركاً أكبر لكونه تعلق قلبه بغير الله في حصول البركة منه .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم : الآيات ١٩ ـ ٢٠ ـ ٢١ ـ ٢٢ . . .

المشلل عند القديد ، فيتحداهم في هذه الأصنام هل تنفع شيئاً فتدفع الضر وتجلب النفع أما أنها مجرد أسهاء سموها ما أنزل الله بها من سلطان . وكذلك ينكر عليهم تلك القسمة الجائرة لو وقعت بين مخلوق ومخلوق وهي جعلهم ما يكرهون من الإناث الضعيفة لله عز وجل ، وما يجبون من الذكور لأنفسهم ، فإذا كانت ظلهاً بين المخلوقين فكيف يجعلونها لله عز وجل . تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً وتنزه عن البنين والبنات

#### لفوائـــد:

- وجوب إنكار المنكر
- ٢ \_ بطلان عبادة الأوثان .
- ٣ وجوب تنزيه الله عن البنين والبنات .
- ٤ فساد الفطرة عند المشركين حيث أضافوا البنات إلى الله مع
   كراهيتهم لها وهم يزعمون مع ذلك أنهم متقربون إليه .
  - مناسبة الآيسة للباب:

حيث دلَّت الآية على أن عبادة المشركين لهذه الأوثان إنها كانت لطلب النفع ودفع الضرر، فكل من تبك بشجر أو قبر أو عبد غير ذلك، قاصداً بذلك جلب النفع أو دفع الضر فقد شابههم ودخل في شركهم.

## ملاحظـــة:

قيل عن اللات أنه رجل صالح كان يلت السويق للحاج فلما مات عكفوا على قبره . وقيل أنها صخرة منقوشة والجمع بينهما أن الصخرة قريبة من القبر فشملها البناء فصار معبوداً واحداً

أ - اشرح الكلمات الآتية: أفرأيتم، اللات، العزى، مناة، الأخرى، ضيزى.

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د ـ وضَّح مناسبة الآية لباب مَنْ تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما .

\* \* \*

وعن أي واقد اللَّيْشِيِّ (١) قال: «خرجنا مع رسول الله صلَّى الله عليه وسلّم إلى حُنَيْن ونحن حُدَثاءُ عهدٍ بكفرٍ، وللمشركين سِدْرةٌ يعكُفون عندها ويَنُوطون بها أسلحَتهُم يقال لها ذاتُ أنواطٍ ، فمررنا بسِدْرةٍ فقلنا يا رسول الله اجعل لنا ذاتَ أنواطٍ ، كما لهم ذاتُ أنواطٍ ، فقال رسول الله أكبرُ إنها السُّننُ ، قلتم ـ والذي نفسي بيده ـ كما قالتْ بَنُو إسرائيلَ لموسى « اجعل لنا إلها كما لهم آلهة ، قال إنكم قوم تجهلون » لترْكبُنَّ سُننَ مَنْ كان قَبْلَكُم » رواه الترمذي وصححه (١)

# شــرح الكلمـات:

إلى حنين : غزوة حنين ـ حدثاء عهد بكفر : جديدون في الإسلام ـ يعكفون عندها : يعلقون ـ ذات أنواط : صاحبة أنواط .

<sup>(</sup>١) هو الحارث بن عوف وهو صحابي مشهور توفي سنة (٦٨)هـ رضي الله عنه .

 <sup>(</sup>۲) الترمذي (۲۱۸۰) في الفتن ، باب ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم وقال الترمذي حديث
 حسن صحيح وهو عند أحمد (۲۱۸۱٥)

الله أكبر: يريد بذلك تنزيه الله والتعجب من طلبهم هذا السُّنَن: الطرق لتركبن: لتتبعن

مَنْ كان قبلكم المراد بهم اليهود والنصارى .

## الشـــرح الإجمالي

يخبرنا أبو واقد الليثي رضي الله عنه أنه صحب النبي على إلى غزوة حنين وقد علموا أن للمشركين سدرة يتبركون بها ويقيمون عندها ولجدتهم في الإسلام وعدم إحاطتهم بأهدافه طلبوا من النبي على أن يجعل لهم سدرة يتبركون بها ويقيمون عندها كها كان لأهل الجاهلية ، فتعجب النبي من هذا السطلب وكبر الله ونزهه عن مثل هذا وأخبرهم أن طلبهم هذا منه مثل طلب بني إسرائيل من موسى حينها طلبوا منه أن عيمل لهم إله يعبدونه غير الله بعدما أنجاهم من فرعون وقومه ، ثم أخبر أن هذه الأمة ستعمل عمل اليهود والنصارى في كل شيء من الشرك مغيرة

## الفوائسد:

١ ـ استحباب إظهار ما يدفع الغيبة حيث قال ونحن حدثاء عهد
 ١ ـ كف.

- ٢ \_ صعوبة انتزاع العادات من نفوس البشر.
  - " أن الاعتكاف من أنواع العبادة .
- ٤ \_ يعذر الجاهل بجهله إذا ارتدع بعد العلم .
- ٥ \_ تحريم التشبه بأهل الجاهلية من مشركين وغيرهم .
  - · \_ جواز قول الله أكبر عند التعجب .
    - ٧ \_ وجوب سد الذرائع .

- ٨ ـ أن الشرك سيقع في هذه الأمة .
  - ٩ \_ جواز الحلف على الفتيا .
- ١٠ ـ جواز الحلف بدون استحلاف لمصلحة .
- ١١ ـ أن هذه الأمة ستعمل كل ما عمله اليهود والنصاري .
  - ١٢ ـ أن ما ذُمَّتْ به اليهود والنصاري تحذير لنا .

#### مناسبة الحديث للباب:

حيث دلَّ الحديث على أن اتخاذ الأشجار للتبرك والعكوف عندها شرك فيدخل فيه كل ما يتبرك به من شجر أو حجر أو قبر أو عير ذلك.

#### ملاحظـــة:

كثر في الأزمنة الأخيرة التبرك بعرق الصالحين والتمسح بهم وبثيابهم وبتعابهم وبتحنيكهم للأطفال قياساً على فعل النبي على وهذا باطل لأن مثل هذا خاص بالنبي على دون غيره بدليل أن الصحابة لم يفعلوه مع غيره لا في حياته ولا بعد وفاته والصحابة أحرص منا على اتباعه على والاهتداء بسنته.

#### المناقشية:

- أ ـ اشرح الكلمات الآتية : إلى حنين ، حدثاء عهد بكفر ، يعكفون عندها ، ينوطون ، ذات أنواط ، الله أكبر ، السنن ، لتركبن ، من كان قبلكم .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج عشر فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضِّح مناسبة الحديث لباب من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما .

# باب ما جاء في الذبح لغير الله

وَقُولَ الله تَعَالَى : ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاَتِ وَنُسُكِي وَكَمْيَايَ وَمَمَاتِ لَلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَّا أُوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (١) .

## شـــرح الكلمــات:

صلاي : المراد بها الصلوات الخمس والنوافل . مسكى : ذبحى ، محياي : ما آتيه في حياتي .

ماتي: ما أموت عليه من الإيهان والعمل الصالح.

لله : خالص لوجله الله أو المرادحياتي وموتي بيد الله ، فيكون في الآية . توحيد الألوهية والربوبية .

وبذلك أمرت : بالإخلاص لك أمرت ،

أول المسلمين: من هذه الأمة.

الشـــرح الإجمآلي

يأمر الله نبيه محمداً على بأن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله أن صلواته وذبحه وما يفعله في الحياة من الأعمال وما يموت عليه من الإيمان

والأعمال الصالحة جميع ذلك خالصاً لله دون من سواه وأنه أول من أنقاد واستسلم لطاعة الله عز وجل من هذه الأمة .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : الآيتان : ١٦٢ ـ ١٦٣ .

#### 

- ١ \_ أن الصلاة والنَّسك عبادة .
- ٢ \_ أن جميع أعمال العبد الصالحة في الحياة إذا أراد بها التقرب إلى الله انقلبت عبادة .
  - ٣\_ أن العرة بالأعمال خواتمها .
  - إن الإخلاص لله شرط لقبول العمل .

#### مناسبة الآية للساب:

حيث دلَّت الآية على أن الـذبـح لا يصح إلا لله فيكون عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المناقشـــة :

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: نسكي ، محياي ، مماتي ، لله ، بذلك أمرت ، أول المسلمين .
  - ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضِّح مناسبة الآيتين لباب ما جاء في الذبح لغير الله .
    - \* \* \*
    - وقول الله تعالى : ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ (١) شَصَرِح الكلمات :
    - فصل لربك : أدِّ الصلوات خالصة لوجه الله .
      - وانحر: اذبح باسم ربك متقرباً له .

<sup>(</sup>١) سورة الكوثر: الآية ٢.

الشــــرح الإجمالي :

يأمر الله نبيه محمداً على بأن يجمع بين هاتين العبادتين المتضمنتين التواضع لله والافتقار إليه وحُسن الظن به والتقرب إليه وهما أي الصلاة والنحر أعظم العبادات البدنية والمالية

الفوائسيد:

١ - وجوب التقرب إلى الله بالصلاة
 ٢ - وجوب التقرب بالذبيحة إلى الله دون ماسواه

مناسبة الآية للباب :

حيث دلَّت الآية على أن التقرب بالذبح لا يصح إلا لله فيكون عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

ملاحظــــة :

الحديث المروي عن على الذي فسر النحر برفع اليدين منكر لا يصح اعتهاده .

المنـــاقشــــــــــة :

أ - اشرح الكلمات الآتية : صل ، انحر .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضِّح مناسبة الآية لباب ما جاء في الذبح لغير الله .

\* \* \*

وعن عليِّ (۱) رضي الله عنه قال: «حدَّثني رسول الله ﷺ بأربع كلمات : لَعَنَ الله مَنْ ذَبَحَ لغير الله ، لَعَنَ الله مَنْ لَعَنَ وَالِدَيْهِ ، لَعَنَ الله مَنْ أَوَى مُحَدِثًا ، لَعَنَ الله مَنْ غَيَّرَ مَنَارَ الأرض » رواه مسلم (۱) .

# شـــرح الكلمـات:

اللَّعن: من الله الطردوالإبعاد من رحمة الله ، ومن المخلوق الدعاء والسّب .

ذبح لغير الله : أراق الدم متقرباً به إلى غير الله سواء أذكر اسم الله عليه أم لم يذكره .

والديه : المراد بهما الأم والأب وإن علوا .

آوی : نصر وحمی .

محدثاً: بكسر الـدال جانياً وبفتح الدال مبتدعاً في الدين وعلى الأخير يكون معنى آوى رضي به وصبر عليه .

منار الأرض : المراسيم التي تُفرِّق بينه وبين جيرانه .

## الشرح الإجمالي:

يخبرنا على - رضي الله عنه - أنه سمع النبي رسي الله على - رضي الله عنه - أنه سمع النبي والله عنه الله وكل من نصر بالذبح إلى غير الله وكل من لعن والديه مباشرة أو تسبباً وكل من غير مراسيمه لاغتصاب الأرض .

 <sup>(</sup>١) هو علي بن أبي طالب رضي الله عنه أبو الحسن رابع الخلفاء الراشدين وابن عم رسول الله ﷺ
 قُتِل رضي الله عنه سنة (٤٠)هـ .

<sup>(</sup>٢) مسلم رقم (١٩٧٨) في الأضاحي باب تحريم الذبح لغير الله ولعن فاعله .

الفوائــــد :

١ ـ تحريم الذبح لغير الله .

٢ - تحريم لعن الوالدين مباشرة أو تسبباً . ٣ - تحريم مناصرة المجرمين والرضى بالبدع .

٤ - تحريم تغيير المراسيم لاغتصاب أراضي الغير. ه ـ جواز لعن الفُّسَّاق على سبيل العموم ..

مناسبة الحديث للساب :

حيث دلّ الحديث على تحريم الذبح لغير الله فيكون عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

اشرح الكلمات الآتية : اللعن ، ذبح لغير الله ، والديه ، آوى ، محدثاً ، منار الأرض

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضّح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الذبح لغير الله

وعن طارق بن شهاب (۱) : أن رسول الله ﷺ قال : « دخل الجَنَّة رجُّلٌ فِي ذُبَابٍ » قالوا : وكيف ذلك يا رسول الله ؟ قال : مَرَّ رجُلان على قوم لهم صنم لا يَجُوزُهُ أحد حتى يُقرِّبَ له شيئاً ، فقالوا لأحدهما : قرِّب . قال : ليس عندي شيءٌ أُقرِّبُ ، قالوا له : قرِّب ولو ذُباباً ، فَقَرَّبَ ذُباباً ، فَخَلُّوا سَبِيلَهُ ، فدخل النار . وقالوا للآخر : قَرِّب ولو ذُباباً ، فَقَرَّبَ لأَقرِّبَ لأَحَد شِيئاً دُون الله عزَّ وجَلَّ ، للآخر : قَرِّب ولا أَخَلُ الجَنَّة » رواه أحمد (۱) .

في ذُباب: بسبب ذباب.

صنم : هومانحت على صورة بخلاف الوئن فإن الوثن أعم من ذلك . لا يجوزه : لا يتعداه .

قرِّب : قدم شيئاً للصنم تقرباً إليه .

خلوا سبيله: تركوه.

فضربوا عنقه : قتلوه .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله عَلَيْ أن رجلين ولعلها من بني إسرائيل مرا بأناس لهم صنم فطلبوا منها أن يقربا لذلك الصنم ولو شيئاً قليلاً فقدم أحدهما ذباباً فاستوجب لذلك النار ودخلها وامتنع الآخر لقوة إيهانه وكهال توحيده فقتلوه فدخل الجنة

<sup>(</sup>١) هوطارق بن شهاب البجلي الأحمسي أبوعبد الله رأى النبي على ولم يسمع منه، توفي رضي الله عنه سنة (٨٣)هـ .

<sup>(</sup>٢) أحمد في الزهد (١٥ ، ١٦) وأبو نعيم في الحلية (١/ ٢٠٣) عن طارق بن شهاب عن سلمان الفارسي رضي الله عنه موقوفاً بسند صحيح .

الفوائسد:

١ \_ عِظَم الشرك وإن كان قليلًا .

٢ ـ أن الجنة والنار موجودتان .

٣ - أن المقصود الأعظم عمل القلب حتى عند عبدة الأوثان.

٤ ـ قرب الجنة والنار من الإنسان .

٥ ـ التحذير من الذنوب وإن كانت صغيرة في الحسبان .

٦ ـ بيان سعة مغفرةً الله وشدة عقوبته .

٧ ـ أن الأعمال بالخواتيم .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم الـذبـح لغير الله على سبيل التقرب والتعظيم فيكون الذبح عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

ملاحظ\_\_\_ة:

هذا الحديث لا يعارض قوله تعالى : ﴿ إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيهان ﴾ لأن الرسول على قال في هذا الحديث فقرب ذباباً والتقرب يدل على رضاه بهذا العمل وانشراح قلبه له .

المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : في ذباب ، صنم ، لا يجوزه ، قرب . خلوا سبيله ، فضربوا عنقه .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الذبح لغير الله .

## باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

وقول الله تعالى : ﴿ لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدَاً لَمْسَجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوى مِنْ أَوَّلٍ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ أَوَّلٍ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ ﴾ (١) .

## ش\_\_\_رح الكلم\_ات:

لا تقم فيه: لا تُصلِّ فيه والضمير المجرور وهو الهاء عائد على مسجد الضرار.

أبداً: ظرف لما يستقبل من الزمان بمعنى دائماً.

أُسِّس على التقوى : على طاعة الله ورسوله والمراد به مسجد قباء .

تقوم فيه: تصلي فيه.

يتطهروا: يتنزهون من الأحداث والأنجاس الحسية والمعنوية .

المطهرين: المتنزهين عن القاذورات والنجاسات والمتنزهين عن أوضار الشرك ورجسه.

## الشـــرح الإجمالي:

ينهى الله نبيَّه محمداً عَلَيْهُ في هذه الآية عن أن يُصلِّ في مسجد الضرار الذي أُسس أول ما أُسس على المقاصد الخبيثة السيئة ويأمرهم بالصلاة في المسجد الذي أسس أول ما أسس على طاعة الله ورسوله ثم أثنى سبحانه وتعالى على أهل هذا المسجد وذكر أنهم يحرصون على الطهارة

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : آية ١٠٨ .

والنظافة ثم بين سبحانه أنه يحب المتطهرين من القاذورات والنجاسات والمتنزهين عن أوضار الشرك وأرجاسه .

الفوائــــد :

١ - تحريم التشجيع على الباطل .

٢ ـ وجوب إنكار المنكر يخذل أهله

٣ - بيان خطر المنافقين على الأمة الإسلامية ووجوب الحذرمنهم
 ٤ - فضل مسجد قياء

٥ ـ إثبات صفة المحبة لله على الوجه اللائق به سبحانه.

٦ - حرص الإسلام على النظافة .

٧ - تحريم الصلاة في مسجد الضرار أو في مكانه إلى يوم القيامة

مناسبة الآية للباب:

حيث دلَّت الآية أنه لا يجوز فعل الطاعة في مكان يعصى الله فيه ومن ذلك الذبح في مكان يذبح فيه لغير الله .

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلّت الآية على تحريم كل ما يؤدي في النهاية إلى الشرك ملاحظ ....ة :

ملخص عن مسجد الضرار: ذُكِر أن المنافقين بنوا مسجداً قاصدين به التفريق بين المسلمين ومضارة النبي على وأصحابه ولما فرغوا من بنائه قالوا إنها عمرناه للضعفة والمرضى وأوقات المطر وطلبوا منه الصلاة فيه حتى يكتسب الشرعية فوعدهم رسول الله على بذلك إذا عاد من غزوة تبوك ، ولما رجع وقرب من المدينة نزلت عليه هذه الآية تنهاه عن الصلاة فيه فأمر مدمه .

#### المناقشــــة

أ - اشرح الكلمات الآتية: لا تقم ، فيه ، أبدا ، أسس على التقوى ، يتطهروا ، المطهرين .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إحمالياً .

جــ استخرج سبع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضِّح مناسبة الآية لباب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله .

هــ وضَّح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

عن ثابت بن الضَّحَّاكِ رضي الله عنه قال : « نَذَر رجلٌ أَن يَنْحَرَ إِبلاً بَبُوانَةَ فَسَأَل النبيَّ عَلَيْهُ فَقَال : هل كان فيها وَثَنَّ مِن أُوثَانِ الجاهليَّة يُعْبَدُ ؟ قالوا : لا ، قال : فهل كان فيها عيدٌ من أعيادهم ؟ قالوا : لا . فقال رسولُ الله عَلَيْهُ أَوْفِ بِنَذْرِكَ فَإِنَّه لا وَفَاءَ لَنَذْر في معصية الله ولا فيها لا يَمْلِكُ ابنُ آدم » رواه أبو داود وإسناده على شرطهما ('')

## شــــرح الكلمــات:

النذر: هو إلزام المكلف نفسه شيئاً يتقرب به إلى الله .

ينحر: يذبـــح .

بوانة : موضع في أسفل مكة دون يلملم وقيل هضبة وراء ينبع . وثن : ما عبد من دون الله .

عيد : المراد بالعيد هنا الاجتماع المعتاد من اجتماعات الجاهلية .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ثابت بن الضحاك (رضي الله عنه) أن رجلًا نذر أن يذبح إبلاً

<sup>(</sup>١) أبو داود (٣٣١٣) في الأيهان والنذور. باب ما يؤمر به من الوفاء بالنذر.

في موضع يسمى بوانة فاستفسر النبي على عن ذلك الموضع هل كان فيه وثن تعبده الجاهلية أم هل كان فيه عيد لهم فلما أعلم النبي على أنه ليس فيه شيء من ذلك أمر الرجل بالوفاء بنذره ثم عقب على ذلك بحكم عام لأمته إلى يوم القيامة قائلاً أنه لا نذر في معصية الله ولا فيها لا يملك أبن آدم.

#### الفوائــــد:

- ١ \_ وجوب الوفاء بالنذر إذا لم يكن بمعصية أو مستحيلًا .
  - ٢ ـ مشروعية استفسار المفتى قبل الفتوى .
  - ٣ ـ تحريم فعل الطاعة في مكان يعصى الله فيه
- ٤ \_ تحريم الوفاء بالنذر إذا كان معصية ، ويكفّر بدله كفارة يمين
  - ه \_ عدم انعقاد النذر فيها لا يملك ابن آدم .
    - ٦ ـ يجوز تعيين المكان أو الزمان في النذر .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أنه لا يجوز فعل الطاعة في مكان يعصى الله فيه ومن ذلك الذبح في مكان يذبح فيه لغير الله .

## مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دلَّ الحديث على تحريم كل ما يؤدي في النهاية إلى الشرك . ملاحظـــــة :

# أ \_ مثال للنذر الذي يجب الوفاء به : كأن يقول لله علي نذر إن شفى

الله مريضي أن أذبح شاة للفقراء

ب\_ الذي لا يملك ابن آدم: فيه تفصيل ١ ـ فإن قال لله علي نذر أن أذبح ناقة فلان فإن هذا لا يجب الوفاء به . ٢ ـ أما إذا قال لله علي نذر أن أذبح ناقة وهو لا يجدها حين النذر ولا قيمتها فإنها تبقى في ذمته حتى يجدها.

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: نذر، ينحر، بوانة، وثن، عبد.

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله .

هـ ـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

## باب من الشرك ( النذر لغير الله )

وقول الله تعالى: ﴿ يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرَّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾(١)

شـــرح الكلمـات:

يوفون بالنذر: يؤدون ما ألزموا به أنفسهم إذا كان طاعة والنذر تقدم

تعريفه .

يخافون : يخشون . يوماً : المراد به يوم القيامة .

مستطيرا: منتشرا

الشـــــرح الإحمالي

يمدح الله سبحانه وتعالى عباده الأبرار في هذه الآية حيث أنهم يوفون بها ألزموا به أنفسهم من النذر تقرباً إلى الله ويبين دافعهم إلى ذلك وهو يقينهم بيوم القيامة وخوفهم من عذابه الشديد المنتشر

الفوائد:

١ ـ وجوب الوفاء بالنذر إذا لم يكن في معصية .

٢ ـ الخوف من القيامة من صفات المؤمنين .
 ٣ ـ إثبات البعث .

(١) سورة الإنسان : آية ٧ .

### مناسبة الآية للباب:

حيث امتدحت الآية الوفاء بالنذر والله لا يمدح إلا على فعل واجب أو مستحب أو ترك محرم لذا يكون الوفاء بالنذر عبادة وصرف العبادة إلى غير الله شرك .

#### المناقشـــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : يوفون بالنذر ، يخافون ، يوماً ، مستطيراً . ب اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جد استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك النذر لغير الله .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُمْ مِنْ نَذْرِ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلْظَالِمِنَ مِنْ أَنْصَارِ ﴾ (١)

## شـــرح الكلمـات:

يعلمه: فيجازي عليه .

النظالمين: النظلم هو وضع الشيء في غير موضعه والظلم ثلاثة أقسام: أحدها ـ الظلم بمعنى الشرك، وثانيها ـ ظلم الشخص للغير، وثالثها ـ ظلم الشخص لنفسه

أنصار: أعوان يدافعون عنه .

<sup>(</sup>١)سورة البقرة : الآية ٢٧٠ .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أن ما أنفقه الإنسان من النفقات أو تقرب به من النذور فإن الله يعلمه وإن أخفاه صاحبه وسيجازيه على ذلك ، ثم يحذر الناس من الظلم في النفقة والنذر وغير ذلك ويخبرهم أنهم لن يجدوا نصيراً يعينهم ويدفع عنهم إذا أخذهم الله بذنوبهم .

الفوائـــد:

٢ ـ أن النذر عبادة ﴿

١ ـ بيان سعة علم الله وإحاطته بكل شيء .

٣ - تحريم الظلم بأنواعه .

مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على أن الله سبحانه يعلم النذر فيجازي عليه لذا يكون الوفاء بالنذر عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : يعلمه ، الظالمين ، أنصار .
 ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
 دـ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك النذر لغير الله .

\* \* \*

وفي الصحيح (١) عن عائشة (رضي الله عنها) أن الرسول ﷺ قال: «مَنْ نَذَرَ أَنْ يُعْصِيَ اللّهَ فَلاَ يَعْصِهِ إِ<sup>(٢)</sup>.

### الشرج الإجمالي:

تخبرنا عائشة رضي الله عنها أن النبي ﷺ أمر بالوفاء بالنذر إذا كان في طاعة الله ونهى عن الوفاء به إذا كان في معصية الله .

#### 

١ ـ وجوب الوفاء بالنذر إذا كان طاعة .

٢ \_ تحريم الوفاء بالنذر إذا كان في معصية ولكن يكفر بكفارة يمين.

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على وجوب الوفاء بالنذر إذا كان طاعة لذا يكون الوفاء بالنذر عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المناقش\_\_\_ة:

أ \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

ب \_ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

جـ وضح مناسبة الحديث لباب من الشرك النذر لغير الله .

<sup>(</sup>١) أي في صحيح البخاري .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (الفتح ١١/ ٢٧٠٠) في الأيهان والنذور باب النذر فيها لا يملك وفي معصية.

## باب من الشرك الاستعادة بغير الله

وقول الله تعالى : ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رَجَالُ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْإِنْسِ يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِنَ اللهِ اللهُ

شـــرح الكلمــات:

يعوذون : العوذ هو الالتجاء والاعتصام . فزادوهم : أي زاد الإنس الجن

رهقا: تكبراً وطعياناً في الجن ، وذعراً وحوفاً في الإنس

الشـــرح الإجمالي: يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أنه كان رجال من

الإنس يلتجئون إذا حافوا إلى رجال من الجن طلباً لحمايتهم من أتباعهم فزاد الإنس الجن الإنس خوفاً وإضلالاً .

١ ـ تحريم الاستعادة بغير الله .

٢ ـ أن من التجأ إلى غير الله خذله .

٣ ـ إثبات وجود الجن وأن فيهم رجالاً ونساء .

(١) سورة الجن : الآية ٦

## مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على تحريم الاستعادة بعدير الله ، لذا تكون الاستعادة عبادة لله وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### ملاحظ\_\_\_ة:

ضمير الرفع في قوله تعالى ( زادوهم ) إن قلنا عائد على الإنس صار معنى « رهقاً » طغياناً وتكبراً ، وإن قلنا عائد على الجن صار معنى « رهقاً » إضلالاً وإخافة . .

#### المناقشية:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية : يعوذون ، فزادوهم ، رهقا .
  - ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - حــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
- د\_ وضبح مناسبة الآية لباب من الشرك الاستعادة بغير الله .

وعن حَوْلَةَ (١) بنت حكيم قالت : سمعتُ رسول الله على يقول : « مَنْ نَزَلَ مَنْزِلاً فقال : أعودُ بكلماتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ ما خَلَقَ ، لم يَضُرَّهُ شيءٌ حتى يَرْحَلَ من منزله ذلك »(١) رواه مسلم

شـــرح الكلمـات:

أعوذ : أعتصم والتجيء . كلمات الله : هي القرآن .

التامات : الكاملات المنزهات عن كل نقص وعيب .

من شر ما خلق : من كل مخلوق فيه شر .

لم يضره شيء : لم يصبه أذى ولا ما يؤدي إلى الأذى . يرحل : ينتقل .

الشـــرح الإجمالي:

تخبرنا خولة بنت حكيم (رضي الله عنها) بأن النبي على سن للمسلمين هذه الاستعادة عوضاً عن الاستعادة بالجن وغيرهم من المخلوقات وأخبر أن من استعاد واعتصم بكلمات الله الكاملة المنزهة عن كل نقص وعيب فإن الله سيكفيه شر كل مخلوق فيه شرحتى ينتقل من مكانه الذي استعاد فيه .

<sup>(</sup>١) هي خولة بنت حكيم بن أمية السلمية ، يقال لها أم شريك وكانت امرأة صالحة فاضلة

<sup>(</sup>٢) مسلم ( ٢٧٠٨ ) في الذكر والدعاء باب في التعود من سوء القضاء ودرك الشقاء

#### الفوائسيد:

- ١ \_ بيان بركة هذا الدعاء .
- ٢ \_ أن القرآن منزل غير مخلوق .
- ٣ \_ أن الاستعادة لا تكون بغير الله أو بصفة من صفاته .
  - ٤ \_ بيان كيفية الاستعادة المشروعة .
    - ٥ \_ بيان شمول القرآن وكماله .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على أن الاستعاذة لا تجوز بغير الله أو بصفة من صفاته ، لذا تكون الاستعاذة عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: أعوذ، كلمات الله التامات، من شر ما خلق، لم يضره شيء، يرحل.
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث لباب من الشرك الاستعادة بغيرالله .

## باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره (الم

وقول الله تعالى : ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنْفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِنَ ﴾ (٢) .

## شـــرح الكلميات:

لا تدع: يشمل الدعاء هنا دعاء العبادة ودعاء المسألة والخطاب للنبي عليه

ما : اسم موصول يشمل كل مدعو من دون الله .

ينفعك : يجلب لك النفع \_ يضرك : يوقع بك الضرر

فإن فعلت: فإن دعوت غير الله.

إذاً: حبنئذ.

الظالمين: المشركين.

الشـــرح الإجمالي:

ينهى الله سبحانه وتعالى في هذه الآية نبيه محمداً على والنهي لجميع الأمة عن عبادة وسؤال كل ما سوى الله لأن كل ما سوى الله لا يملك لأحد نفعاً ولا

(١) الاستغاثة طلب الغوث ، وهو إزالة الشدة والفرق بين الاستغاثة والدعاء ، أن الاستغاثة لا تكون إلامن المكروب وأما الدعاء فهو أعم منها لأنه يكون من المكروب ومن

ان الاستفادة لا تحول إلا من المحروب وإما الدعاء فهو اعم منها لانه يحول من المحروب ومن غيره ، فعطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص فبينهما عموم وخصوص مطلق ،

فكل استخاثة دعاء ، وليس كل دعاء استغاثة ، والمراد من تبويب المصنف هذا الباب : بيان تحريم الاستغاثة بغير الله أو دعاء غيره من الأموات وأنه من الشرك الأكبر

انظر حاشية كتاب التوحيد للشيخ عبد الرحمن بن قاسم رحمه الله ، ص (١١٣)

(٢) سورة يونس : أية ١٠١ .

ضراً ويخبره بأنه لو فعل ذلك وحاشاه ﷺ فسيكون من المشركين .

#### الفوائسسد:

١ ـ أن جلب النفع ودفع الضر من خصائص الله عز وجل .

٢ - أن من دعا غير الله معتقداً أنه يملك النفع والضر دون الله فقد أشرك.

٣ ـ اعتبار الشرك ظلماً .

المناقشية :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: لا تدع ، ما ، ينفعك ، يضرك ، فإن فعلت ، إذا ، الظالمين .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره .

وقـول الله تعالى: ﴿ وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرٌّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ إِلاَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فِلاَ رَادَّلْفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبِادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحيِمُ ﴾ (١).

## شرح الكلمات:

وإن يمسسك الله بضر: وإن ينزل بك ضر من الله كمرض ونحوه. فلا كاشف له: فلا مزيل له ـ وإن يردك بخير: يقدر لك خيراً.

فلا راد لفضله : فلا مانع لفضله ـ يصيب به : يخص به .

الغفور: كثير المغفرة لمن تاب حتى عن الشرك . الرحيم: كثير الرحمة .

<sup>(</sup>١) سورة يونس : آية ١٠٧ .

الشــــرح الإجمالي :

يخبر الله نبيه محمداً على هذه الآية أن الخبر والشر كليهما مقدران من الله عز وجل وأنه لا يملك أحد من الخلق كائن من كان كشف الضرعن أحد ولا دفع الخير عن أحد وأن التصرف المطلق كله لله يحرم من يشاء بحكمته ويعطي من يشاء بفضله وأنه كثير المغفرة لمن تاب حتى عن الشرك كثير الرحمة لمن أناب

الفوائـــد:

١ ـ أن الخير والشر مقدران من الله .

٢ ـ إثبات صفة الإرادة لله على وجه يليق بجلاله .

٣ ـ إثبات صفة المشيئة لله .

٤ ـ إثبات كمال ملكه وسلطانه

٥ ـ إثبات اسمين من أسهاء الله وهما العفور والرحيم ويتضمنان صفتي المغفرة والرحمة .

مناسبة الآية للبات :

حيث دلت الآية على أن كشف الضر وجلب النفع من خصائص الله عز وجل فيكون طلبها من غير الله شركاً به .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: وإن يمسسك الله بضر، فلاكاشف له ، وإن يردك بخير، فلاراد لفضله ، يصيب به ، الغفور ، الرحيم . ب اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أويدعو غيره.

وقول الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَانَاً وَتَخْلُقُونَ إِفْكَا اللَّهِ إِنَّ اللَّهِ وَاعْبُدُوهِ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١).

### شـــرح الكلمـات:

تعبدون: العبادة لغة التذلل وشرعاً اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأفعال والأقوال الظاهرة والباطنة.

أوثاناً : جمع وثن وهو يطلق على كل ما عبد من دون الله سواء نحت على صورة أم لا .

تخلقون : تختلقون .

إفكاً : كذماً .

لا يملكون لكم رزقاً: لا يستطيعون جلب الرزق لكم .

فابتغُوا: اطلبوا.

واعبدوه : أحلصوا له العبادة وحده لا شريك له .

واشكروا له : قوموا بطاعته على نعمائه .

إليه ترجعون : بالموت ثم بالبعث فيجازي كلاً بعمله .

### الشـــرح الإجمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عن إبراهيم عليه السلام أنه بين

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : آية ١٧ .

لقومه أن حقيقة ما يعبدون من دون الله أوثان لا تملك لأحد ضراً ولا نفعاً وأنهم هم الله يعتلقون الكذب بنسبة النفع إليها ثم بين لهم أن هذه الأوثان لا تقدر على شيء من الخير وإنها يطلب الخير كله من الله دون غيره وأنه هو الذي يستحق إخلاص العبادة وإخلاص الثناء والشكر لأن مآل الجميع إليه بالموت ثم يبعثهم ويجازي كلاً بعمله .

#### 

- ١ ـ أن أصل دين الرسل هو التوحيد .
  - ٢ ـ بطلان عبادة الأوثان
  - ٣ ـ أن الخير والشر مقدر من الله .
    - ٤ ـ وجوب عبادة الله وشكره .
      - ٥ إثبات المساد .
      - مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية الكريمة أن الرزق لا يطلب إلا من الله فيكون طلبه من غير الله شركاً به .

لمنساقشىك :

أُ اشرح الكلمات الآتية: تعبدون ، أوثاناً ، تخلقون ، إفكا ، لا يملكون لكم رزقاً ، فابتغوا ، واعبدوه ، واشكروا له ، إليه ترجعون

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أويدعوغيره

وقَـٰول الله تعـالى : ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِيَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْم الْقَيَامَة وَهُمْ عَنْ دُعَائهِمْ غَافلُونَ ، وَإِذَا حُشرَ النَّاسُ كَانُوا ظُمْ أَعْدَاءً وَكَانُوا بِعِبَادَتهِمْ كَافرِينَ ﴾ (١) .

## شـــرح الكلمـات:

ومن أضل : من اسم استفهام يراد به الإنكار أي لا أحد أضل .

أضل: أجهل.

يدعو: يعبد ويسأل .

من لا يستجيب له: ليس به قدرة على الاستجابة لهم إلى أن تقوم لساعة.

كانوا لهم أعداءً: سيكون المعبودون للعابدين أعداء يوم القيامة.

غافلون لا يشعرون بدعائهم : إما لكونهم مسخرين بالعبادة كالملائكة والأنبياء والصالحين أوجهاداً كالأصنام .

حشر الناس: أي بعثوا وجمعوا للحساب يوم القيامة .

كانوا لهم أعداءً: سيكون المعبودون للعابدين أعداءً يوم القيامة.

وكانوا بعبادتهم كافرين : وكان المعبودون جاحدين ومكذبين لعبادة عابديهم يوم القيامة .

## الشرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه لا أحد أشد ضلالًا وجهلًا عمن يترك عبادة السميع المجيب ويعبد أشياء ليس لها قدرة على إجابته إلى أن تقوم الساعة إما لكونها مسخرة لعبادة الله كالملائكة أو الأنبياء والصالحين أو جهاداً كالأصنام ثم يبين سبحانه وتعالى أنه سيحشر الناس يوم القيامة

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف : الآيتان ( ٥ ، ٦ ) .

ثم تظهر للعابدين خيبة أملهم حين يتبرأ منهم معبودوهم يوم القيامة وينقلبون لهم أعداء ويكفرون بعبادتهم ويجحدونها .

الفسوائسسد:

١ ـ أجهل الناس وأضلهم من دعا غير الله .

٢ - إثبات أن المعبودين غافلون عن عبادتهم ولا يستطيعون إجابتهم
 ٣ - تسمية هذا الدعاء عبادة

٤ - أن هذه الدعوة سبب لعداوة المعبودين للعابدين يوم القيامة
 ٥ - بيان أن المعبودين سيتبرؤون يوم القيامة من عبادة عابديهم

مناسبة الآية للباب :

حيث دلت الآية على أنه لا أحد أجهل وأضل ممن دعا غير الله لذا يكون الدعاء عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

للحظـــة:

كفر المعبودين بالعابدين قيل بلسان المقال وذلك في الملائكة والأنبياء والصالحين واضح أما في الأصنام وسائر الجهادات فقيل أن الله يخلق لها النطق فتنطق وتكذب المشركين وقيل إنها تكذبهم بلسان الحال .

لمناقشة :

أ - اشرح الـكــلمات الآتــية: ومــن أضـل ، يدعــو ، من لا يستجيب له ، غافلون ، حشر الناس ، كانوا هم أعداءً ، وكانوا بعبادتهم كافرين .

- ب\_ اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .
- ج\_ استخرج أربع فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ.
- د \_ وضح مناسبة الآية لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَّرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السَّوَءَ وَيَحْشِفُ السَّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الأرْضَ أَءِلَـُهُمَعَ اللَّهِ قَلْيِلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١) .

## شـــرح الكلمات:

يجيب: يستجيب له .

المضطر: المكروب الذي مسه الضر.

يكشف السوء: يزيل الضرر عنه وعن غيره.

خلفاء الأرض : كل قرن يخلف الذي قبله قد انقرض .

تذكرون : تتعظون .

### الشـــرح الإجمالي :

يقرر الله في هذه الآية الكريمة بعض الحقائق التي يختص بها دون من سواه ومن ذلك استجابة دعوة المكروب وإزالة الضرر عنه والمحافظة على جنس البشر بوصل حاضره بهاضيه ثم يبين سبحانه أن من لم يتعظ بمثل هذا ويعتبر ويعبد الله وحده فلن يتعظ بغيره .

 <sup>(</sup>١) سورة النمل : الآية ٦٢ .

الفوائـــد:

١ - الإخلاص في الدعاء سبب للاستجابة .
 ٢ - إثبات بركة الدعاء ونفعه .

٣ ـ أن الخير والشر مُقدر من الله عز وجل .

٤ - الاستدلال على توحيد الألوهية بتوحيد الربوبية .

٥ ـ إجابة الله لدعاء المضطر وكشف سوءه
 ٦ ـ معرفة الله بالفطرة

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على أن لا يستجيب للمضطر إلا الله سبحانه وتعالى فيكون دعاء المضطر وهو الاستغاثة عبادة وصرف العبادة لغير الله شدك

المناقش\_\_\_ة

أ - اشرح الكلمات الآتية : يجيب ، المضطر ، يكشف السوء ، خلفاء الأرض ، تذكرون .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إحمالياً

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخد .

د - وضح مناسبة الآية لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غده

وروى الطَبرانُ بإسناده « أنه كان في زمن النبي عَنَيْ منافقٌ يُؤذِي المؤمنين ، فقال بعضُهم : قوموا بنا نَسْتغيثُ برسول الله عَنِيْ من هذا المنافق فقال النبي عَنِيْ : إنه لا يُسْتغاثُ بي ، وإنها يُسْتغاثُ بالله »(١)

## شـــرح الكلمات:

منافق: النفاق لغة هو إظهار خلاف ما يبطنه الشخص، وشرعاً إظهار الإسلام و إبطان الكفر، ولعل المقصود بالمنافق هنا عبد الله بن أبي.

بعضهم : قيل أن المراد بالبعض هو أبو بكر ( رضى الله عنه ) .

نستغيث: الاستغاثة طلب الغوث ، وهي الدعاء مع الكرب وهو إزالة الشدة والمقصود باستغاثة المؤمنين هنا الاستغاثة به عليه فيها يقدر عليه .

### الشــــرح الإِجمالي :

يخبرنا الراوي في هذا الحديث أن رجلاً من المنافقين كان يؤذي الصحابة ولما ذهبوا ليستغيثوا بالنبي ويطلبوا منه كف أذاه ، ومع أن النبي ويشخ يقدر على مثل هذا فقد نهاهم عن الاستغاثة به وذلك إرشاداً لهم إلى حسن الأدب مع الله عز وجل وسداً للذريعة وحماية لجانب التوحيد .

#### الفوائد:

١ ـ بيان ضرر المنافقين على المسلمين .

٢ ـ تحريم الاستغاثة بغير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله .

<sup>(</sup>١) ذكره الهيثمي في المجمع (١٠/ ١٥٩) وقال رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح ورواه أحمد في المسند (٥/ ٣١٧) وفي سنده ابن لهيعة وراوٍ لم يسم فالحديث ضعيف .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم الاستغاثة بغير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله لذا تكون الاستغاثة عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك

ملاحظـــة:

الجمع بين هذا الحديث وبين قوله تعالى : ﴿ فاستغاثه الذي من شيعته ﴾ أن الآية تفيد جواز الاستغاثة بالمخلوق فيها يقدر عليه، وأن الحديث لا يحرم ذلك لكن الرسول على نهاهم لحسن التأدب مع الله وعدم إطلاق العبارات المحتملة للحق والباطل.

- لمنساقشم المسسمة
- أ اشرح الكلمات الآتية : منافق ، بعضهم ، نستغيث .
   ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - حــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .
- د \_ وضح مناسبة الحديث لباب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره .

\* \* \*

باب قوله تعالى : ﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ، وَلَا يَسْتَطِيعُونَ هُمْ اللهُ عُلْقُونَ ، وَلَا يَسْتَطِيعُونَ هُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآيتان ١٩١ ـ ١٩٢ .

## شـــرح الكلمـات:

أيشركون : الهمزة للاستفهام والاستفهام للتوبيخ .

يشركون : يعبدون مع الله .

ما لا يخلق شيئاً : لا يستطيع إيجاد شيء .

وهم يخلقون : وهؤلاء المعبودون أنفسهم مخلقون ومحدثون .

لا يستطيعون لهم نصراً: لا يستطيع هؤلاء المعبودون نصر عابديهم إذا طلبوا منهم ذلك .

ولا أنفسهم ينصرون : ولا يستطيع هؤلاء المعبودون أن ينصروا أنفسهم إذا اعتدي عليهم وذلك غاية العجز .

#### الشـــــرح الإجمالي :

ينكر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة على مشركي العرب وغيرهم عبادة أولئك المخلوقين الذين لا يستطيعون إيجاد شيء وهم مخلقون ومحدثون من العدم ولا يستطيعون نصر معبوديهم إذا طلبوا منهم ذلك بل ولا يستطيعون نصر أنفسهم إذا اعتدي عليهم وذلك غاية العجز والهوان.

#### الفوائسد:

١ ـ بيان جهل المشركين .

٢ - إثبات عجز المعبودين غير الله وعدم صلاحيتهم للعبادة بالدليل
 العقلى .

مناسبة الآية للساب:

حيث نفت الآية نفع كل معبود سوى الله وهذا يتضمن بطلان عبادتهم وإنكارها ويدخل في هذا كل من توجه إليه دون الله من قبور وأشجار وغير ذلك

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على أن التوجه إلى غير الله لجلب النفع أو دفع الضر شرك .

ملاحظـــة:

عبر عن المعبودين هنا بضمير العاقل مع أن بعضها جمادات مراعاة لاعتقادهم .

المناقشـــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أيشركون ، ما لا يخلق شيئاً ، وهم يخلقون ، لا يستطيعون لهم نصراً ، ولا أنفسهم ينصرون .

ب \_ اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .

-- استخرج فائدتين من الآيتين مع ذكر المأخذ
 د - وضح مناسبة الآية لباب أيشركون ما لا يخلق شيئاً

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد . .

وقول الله تعالى : ﴿ يُوْلِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُوْلِجُ النَّهَارَ فِي اللَّهُ اللَّلُكُ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسَمَّى ذَلِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْلَّكُ وَاللَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلكُونَ مِنْ قَطْميرٍ. إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقَيَامَة يَكُفُرُونَ بشِرْكِكُمْ وَلاَ يُنَبَّكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ (١)

## شـــرح الكلمسات:

يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل: يضيف بعض أجزاء أحدهما إلى الآخر فيزيد أحدهما بنقص الآخر.

أجل مسمى : هو يوم القيامة ، أو المدة التي يقطع أحدهما في مثلها الفلك وهي السنة للشمس والشهر للقمر .

له الملك : المالك للعالم المتصرف فيه التصرف المطلق .

تدعون : تعبدون وتسألون .

قطمير: هو اللفافة على نواة التمرة.

لا يسمعوا دعاءكم: هذا في حق الأصنام لأنها جمادات.

ولوسمعوا ما استجابوا لكم: هذا في حق العقلاء من الملائكة والأنبياء والصالحين وذلك أنهم لا يقدرون على تحقيق ما تطلبون منهم.

ويوم القيامة يكفرون بشرككم : يجحدون وينكرون شرككم بهم .

ولا ينبؤك مثل خبير : ولا يخبرك بحقيقة الأمور وعواقبها مثل خبير وهو الله سبحانه وتعالى .

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه يدخل الليل في النهار ويدخل النهار في

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: الآيتان (١٣، ١٤) .

الليل فيطول هذا ويقصر هذا بحسب دورة الزمن الجاري بقدر الله ، وأنه هو سخر الشمس والقمر هذين النيرين اللذين يحصل بهما كثير من المنافع للبشر وأن ذلك القادر على مثل هذا هو المستحق للربوبية والألوهية ، كيف لا وهو المالك لجميع الخلق وكل معبود سواه لا يملك قطمير ولا يسمع دعاء من دعاه ولو أنهم سمعوا على الفرض لم يستجيبوا لهم بل سينكرون يوم القيامة إشراكهم بهم ولا يخبرك عن هذا بعلم وأمانة مثل خبير به وبعواقبه وهو الله تعالى .

### الفوائسد:

١ ـ أن الشمس تجري وتسير وليست ثابتة

٢ - أن الأصنام لا تملك لعبادها نفعاً ولا ضراً لا في الدنيا ولا في الآخرة.
 ٣ - أن الشرك سبب للعداوة بين العابدين والمعبودين.

٤ ـ يؤخذ العلم من مصادره .

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على نفي النفع والقدرة عن المعبودين دون الله .

مناسبة الآيــة للتوحيــد :

حيث دلت الآية على أن دعاء غير الله شرك

#### المناقشـــــة :

أ - اشرح الكلمات الآتية: يولج الليل في النهار، ويولج النهار في الليل، أجل مسمى، له الملك، تدعون، قطمير، لا يسمعوا دعاءكم، ولو سمعوا ما استجابوا لكم، ويوم القيامة يكفرون بشرككم، ولا ينبئك مثل خبير.

ب \_ أشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج أربع فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية لباب أيشركون ما لا يخلق شيئاً . . . الآية .

هـ ـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وفي الصحيح (١) عن أنس قال: شُجَّ النبيُّ ﷺ يوم أُحُدٍ وكُسِرَتْ رُبَاعِيتُهُ ، فقال: « كيف يُفْلِحُ قومٌ شَجُّوا نبيَّهم » فنزلت « ليسَ لكَ مِنَ الأَمْرِ شيءٌ أو يتوبَ عَليهِم أو يُعَذَّبَهُم فإنَّهم ظَالِمون »(١)

## ش\_\_\_رح الكلمات:

شج : الشجة هي الجرح في الرأس والوجه خاصة .

أحد : هو جبل في المدينة معروف بهذا الاسم الآن ، وقعت الغزوة المشهورة عنده ، في السنة الثالثة من الهجرة ، فنسبت إليه .

كسرت رباعيته : هي كل سن بعد ثنية .

كيف يفلح: كيف يفوز.

ليس لك من الأمرشيئاً: ليس لك من الحكم شيء في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم .

أويتوب عليهم أويعذبهم: إن أسلموا أويعذبهم إن ماتواعلي كفرهم.

فإبهم ظالمون : مشركون .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري معلقاً (۷/ ۲۸۱) في المغازي ، غزوة أحد، باب قوله تعالى: «ليس لك من الأمر شيء»، قال البخاري: قال حميد وثبابت بن أنس وذكر الحديث أما حديث حميد فوصله أحمد (۳/ ٢٠٦) والترمذي والنسائي من طرق عن حميد، وأما حديث ثابت فوصله مسلم (١٧٩١) في الجهاد والسير باب غزوة أحد ، من رواية حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) آل عمران ، آية ١٢٨ .

## الشـــــرح الإجمالي :

يخبرنا أنس بن مالك أن النبي على جُرح في رأسه جرحاً سال منه الدم في غزوة أحد وكُسرت إحدى أسنانه فاستبعد إسلام هؤلاء المشركين لما رآه من بغيهم وعدوانهم ، فأنزل الله هذ الآية : ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ تبين له الخط الذي ينبغي أن يسلكه وأن التوبة على هؤلاء المشركين أو عذابهم موكول أمره إلى الله سبحانه دون من سواه .

#### الفوائـــد:

الأنبياء تجري عليهم الأمراض والأسقام مما يثبت بشريتهم .
 أن الأنبياء لا يقدرون على شيء إلا ماأقدرهم الله عليه فكيف بحال من دونهم .

٣ ـ لا يعلم خواتيم الأعمال إلا الله
 ٤ ـ أن التوبة تمحوما قبلها

٥ - أن الظلم سبب للعذاب.

مناسبة الآية للباب :

حيث دلت الآية على أن الأنبياء أصلح الناس لا يملكون نفعاً ولا ضراً فكيف بمن دونهم . . .

مناسبة الآية للتوحيد

حيث دلت الآية على أن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله فيكون طلبها من غير الله شركاً به

#### 

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: شج ، أحد ، كسرت رباعيته ، كيف يفلح ، ليس لك من الأمر شيء ، أو يتوب عليهم أو يعذبهم ، فإنهم ظالمون .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب أيشركون ما لا يخلق شيئاً . . . . الآية .

هـ ـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وفيه (۱) عن ابن عُمر (۱) رضي الله عنها ، أنه سَمِع رسول الله عَنَيْ إِذَا رَفَعَ رأسَه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر يقول : « اللَّهم العَنْ فُلَاناً وفلاناً ) بعدما يقول : سمع الله لمن حمده ربَّنا ولك الحمد ، فأنزل الله « لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيءٌ » (۱) ، وفي رواية ( يَدْعُو على صَفوانَ بن أُميَّة وسُهيْل بن عَمرو والحارث بن هِشَام ) فنزلت « لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيءٌ » (۱) .

<sup>(</sup>١) أي في البخاري .

 <sup>(</sup>٢) هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنها كان من أشد الناس اتباعاً لسنة رسول الله
 ﴿٤) هو آخر صحابي توفي بمكة سنة (٧٣) هـ رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( الفتح ٧/ ٤٠٦٩ ) في المغازي ، باب قوله تعالى : « ليس لك من الأمر شيء » .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ( ٧ / ٤٠٧٠ ) في المغازي باب قوله تعالى : ﴿ ليس لك من الأمر شيء ﴾ وهو مرسل لأنه من رواية سالم بن عبد الله بن عمر وقد وصلها أحمد والترمذي

شـــرح الكلمات:

اللعن : من الله الطرد والإِبعاد من رحمته ومن الناس السب والدعاء .

سمع الله : استجاب لمن دعاه وتقبل .

لن حمده : الحمد هو ضد الذم وحقيقة الحمد الثناء على المحمود مع المحبة له والإجلال .

ليس لك من الأمرشيء: ليس لك شيء من التصرف في عبادي

# الشــــرح الإِجمالي :

يخبرنا عبد الله بن عمر رضي الله عنها في هذا الحديث أن النبي الله إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر وبعد قوله سمع الله لمن حمده يلعن بعض رؤساء المشركين وربها سهاهم بأسهائهم فأنزل الله عليه آية تمنعه من ذلك وذلك لما سبق في علم الله من أنهم سيسلمون وسيحسن إسلامهم.

١ \_ أن الإمام يجمع بين التسميع والتحميد . .

٢ ـ مشروعية القنوت في صلاة الفجر للحاجة .

٣ \_ إثبات أن القرآن منزل غير مخلوق .

٤ \_ بيان أن الأنبياء لا يملكون نفعاً ولا ضراً ولا يعلمون الغيب

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على أن الأنبياء وهم أصلح الناس لا يملكون نفعاً ولا ضراً فكيف بمن دونهم

#### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله فيكون طلبها من غير الله شركاً به . .

#### م\_لاحظ\_\_\_ة :

ثبت أن الشلائـة المـذكـورين في الحديث وهم صفوان بن أمية ، والحارث بن هشام ، وسهيل بن عمرو قد أسلموا .

#### المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: اللعن، سمع الله، لمن حمده، ليس لك من الأمر شيء.

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب أيشركون ما لا يخلق شيئًا . . . . الآية .

هـ \_ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وفيه (١) عن أبي هُريرةَ (٢) (رضي الله عنه) قال : « قام رسول الله ﷺ حين أُنزل عليه ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ فقال : يا مَعْشَرَ قُرَيش - أو كلمة نحوها - اشتَرُوا أنفُسكُم ، لا أُغْنِي عنكم مِنَ الله شيئاً ،

<sup>(</sup>١) أي في صحيح البخاري .

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمن بن صخر الدوسي من فضلاء الصحابة وحفاظهم توفي رضي الله عنه سنة (٥٧) هـ.

ويا عبَّاسُ بن عبد المطَّلِب لا أُغني عنك مِن الله شيئاً ، ويا صفيَّةُ عَمَّةَ رسولِ الله لا أُغني عنكِ مِن الله شيئاً ، ويا فاطمةُ بنتَ مُحمدٍ سليني مِنْ مالي ما شِئْتِ ، لا أُغْنِي عنكِ مِنَ الله شيئاً »(١)

## شـــرح الكلمـات:

أنذر: الإنذار هو الإعلام مع التخويف .

عشيرتك : العشيرة أبناء أبي الرجل أو قبيلته

الأقربين : الأقرب فالأقرب .

اشتروا أنفسكم: خلصوها من عذاب الله بالطاعة فهي ثمن النجاة. لا أغني عنكم من الله شيئاً: لا أدفع عنكم شيئاً من عذاب الله.

## الشمرح الإجمالي:

يخبرنا أبو هريرة (رضي الله عنه) في هذا الحديث أنه لما نزل قول الله تعالى : ﴿ وَأَنْذَرَ عَشْيَرَتُكُ الْأَقْرِبِينَ ﴾ قام فيهم رسول الله خطيباً وطلب من قومه أن يخلصوا أنفسهم من عذاب الله بالطاعة وأنه لا يستطيع أن يدفع شيئاً من عذاب الله . ثم حذر بعض أقاربه فرداً فرداً لئلا يغتروا فيتكلوا على قرابتهم منه .

### الفوائسسد:

١ ـ أنَّ القرآن منزل غير مخلوق .

٢ - لا ينفع المرء إلا عمله الصالح .

<sup>(</sup>١) البخاري ( الفتح ٨/ ٤٧٧١ ) في تفسير سورة الشعراء باب قوله تعالى ﴿ وَأَنْدُر عَشْيَرِتُكُ الْعُورِينَ ﴾ وفي الوصايا باب هل يدخل النساء والأولاد في الأقارب .

- ٣ \_ بطلان الاعتباد على النسب في دفع العذاب دون العمل الصالح.
  - ٤ \_ أولى الناس برسول الله أهل طاعته لا أقاربه .
    - ٥ \_ جواز سؤال الرسول ما يقدر عليه في حياته .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن الأنبياء لا يملكون لأحد نفعاً ولا ضراً ، فكيف بمن دونهم .

### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن جلب النفع ودفع الضر من الأفعال الخاصة بالله فيكون طلبها من غير الله شركاً به .

#### مــلاحظـــــة :

الجمع بين هذا الحديث وأحاديث الشفاعة أن أحاديث الشفاعة تفيد أن الرسول على يشفع بعد إذن الله له ورضاه عن المشفوع له وهذا الحديث الذي معنا ينفي عن الرسول الشفاعة من تلقاء نفسه استقلالاً.

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أنذر، عشيرتك، الأقربين، معشر، اشتروا، أنفسكم، لا أغني عنكم من الله شيئاً.
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جـ \_ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب أيشركون ما لا يخلق شيئاً . . الآية . هـ \_ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

# باب قول الله تعالى ﴿حتى إذا فُزِّع عن قلوبهم﴾

وقول الله تعالى : ﴿ ولا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلاَّ لَمِنْ أَذِنَ له حتَّى إِذَا فُرِّعَ عن قُلُوبِهِمْ قالوا مَاذَا قَالَ ربُّكم قالوا الحقَّ وهو العليُّ الكبيرُ ﴾ (١) .

### الشرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أنه لا يستطيع أحد يوم القيامة أن يشفع لأحد كائناً من كان إلا بعد إذن الله عز وجل وأن الجميع حتى الملائكة يفزعون ويصعقون لهيبته فإذا زال الفزع عنهم أخذوا يتسائلون فيها بينهم عن القول الذي قاله الله وأوحى به فيجيب بعضهم بعضاً أنه قال الحق الثابت وهو العالى على كل شيء الكبير فوق كل شيء .

#### الفوائــــد :

١ \_ نفي الشفاعة عن كل أحد إلا بإذن الله .

٢ \_ إثبات عظمة الله وهيبته.

٣ \_ إثبات صفة القول لله على الوجه اللائق به سبحانه.

٤ \_ تنزيه أقوال الله عن الباطل.

٥ \_ إثبات صفة العلولله بنوعيه: ١ \_ علو الذات. ٢ \_ وعلو الصفات.

٦ \_ إثبات اسمين من أسهاء الله وهما العلي، الكبير.

<sup>(</sup>١) سنورة سبأ : الآية ٢٣ .

مناسبة الآية للباب

حيث دلت الآية على خوف الملائكة من الله وتذللهم له

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على أن الملائكة أنفسهم يخافون الله ويخشونه فكيف يدعون من دون الله وإذا لم تصح عبادتهم لا استقلالاً ولا وساطة بالشفاعة فعبادة غيرهم كالقبور لاتصح من باب أولى .

#### المناقش\_\_\_ة

أ - اشرح الكلمات الآتية : فُزِّع ، قالوا ، الحق ، العلي . ب اشرح الآية شرحاً إجماليا .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الآية لباب حتى إذا فزع عن قلومهم .

هـ ـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وفي الصحيح (۱) عن أبي هريرة (رضي الله عنه) عن النبي على الله عنه الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خُضْعَاناً لقوله . كأنّه سِلْسِلَةٌ على صَفْوانِ ينفذهم ذلك ﴿ حتى إذا فُزِعَ عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربّكم قالوا الحقّ وهو العليّ الكبير ﴾ فيسمَعُها مُسْترقُ السّمع ومُسْترقُ السّمع هكذا بعضه فوق بعض \_ وصَفَهُ سُفيان بكفّه فحرّفها وبَدّد بين أصابِعهِ \_ فيسْمَعُ الكلمة فيلقيها إلى من تحته ، ثم يُلقيها الآخر إلى من تحته حتى يُلقيها على لسان الساحر أو الكاهن،

<sup>(</sup>١) أي في صحيح البخاري (الفتح ٨/٠٠٨) في تفسير سورة سبأباب ﴿حتى إذا فُزِّع عن قلومهم ﴾.

فرُبها أدركه الشهابُ قبل أن يُلقيها. وربها ألقاها قبل أنْ يدركه، فيكْذِبُ معها مائة كِذْبة فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا، كذا وكذا فَيُصَدَّقُ بتلك الكلمة التي سُمِعَتْ من السهاء».

## شرح الكلمات:

قضى الله الأمر: إذا تكلم الله بأمره الذي قضاه في السماء مما يكون.

خضعاناً: خاضعين متذللين.

الصفوان : هو الحجر الأملس .

ينفذهم ذلك: يمضى في قلوب الملائكة.

فُزِّع عن قلوبهم : زال عنها الفزع والخوف .

قالوا الحق: الثابت الذي لا شك فيه .

العلى : العالي فوق كل شيء .

مسترق السمع : الشياطين الذين يسترقون أخبار السهاء .

بدُّدَ بين يديه : فرقها .

فيسمع الكلمة: فيسمع مسترق الكلمة التي قضاها الله.

الساحر: هو الذي يتعاطى السحر.

الكاهن : هو الذي يدعى علم الغيب .

الشهاب: هوشعلة من النارقد تدرك الشيطان فتحرقه وقد يفلت منها.

فيكذب معها: الشيطان أو الساحر يعني يزيد عليها.

### الشمرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن الله عز وجل إذا تكلم بالأمر في السماء صعقت الملائكة خوفاً منه وتعظيماً له فإذا زال الفزع والخوف عن قلوبهم سأل بعضهم بعضاً عما قال الرب عز وجل فيجيب

أحدهم ولعله جبريل بأن الله قال الحق الثابت الذي لا شك فيه فربها استمع مسترق السمع ذلك وهو الشيطان فينزل بها إلى الساحر أو الكاهن وقد يدركه الشهاب فيحرقه قبل إيصالها وقد يوصلها الساحر قبل ذلك فيكذب مسترق السمع أو الساحر معها مائة كذبة فيصدق الناس تسعة وتسعين كذبة من أجل الكلمة التي سُمعت في السهاء

الفوائسسد:

۱ ـ إثبات علو الله ۲ ـ بيان عظمة الله

٣ \_ إثبات صفة القول لله .

٤ \_ إثبات استراق الشياطين للسمع وأن الله قد يمكنهم من ذلك ابتلاءاً

٥ \_ استعمال الأمثال الحسية في توضيح الأشياء المعنوية

٦ ـ أن مصدر عِلْم الكهنة والسحرة هم الشياطين .

٧ ـ تعلق النفوس بالباطل .

٨ ـ إثبات كذب ودجل السحرة والكهنة .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على بيان حال الملائكة وأنهم يخافون من الله ويخشونه مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على أن الملائكة أنفسهم يعبدون الله ويخافونه فإذا لم يصح دعاؤهم ولا عبادتهم لا استقلالاً ولا وساطة بالشفاعة فعبادة غيرهم لا تصح من باب أولى .

#### المنساقشميسية

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية: قضى الله الأمر، خضعاناً، الصفوان، ينفذهم ذلك، فزع عن قلوبهم، قالوا الحق، العلي، مسترق السمع، بدد بين أصابعه فيسمع الكلمة، الساحر، الكاهن، الشهاب، فيكذب معها.
  - ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د ـ وضح مناسبة الحديث لباب ﴿ حتى إذا فُزِّع عن قلوبهم ﴾ .
    - هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وعن النّوس بن سمعان (۱) قال : قال رسول الله على : « إذا أراد الله تعالى أن يُوحِيَ بالأمرِ تكلّم بالوَحْي أخذت السّمواتِ منه رَجْفَةٌ أو قال رعْدة شديدة ، خوفاً من الله عزّ وجلّ ، فإذا سَمعَ ذلك أهلُ السموات صَعقُوا وخرُّ وا لله سُجَّداً ، فيكونُ أوَّل مَنْ يرفعُ رأسه جبريل ، فيُكلِّمُهُ الله من وحيه بها أراد ، ثم يَمُرُّ جبريل على الملائكة ، كُلَّها مرَّ بسهاء سأله ملائكتُها : ماذا قال ربنا يا جبريل ؟ فيقول جبريل : قال الحبي ، فيقولون كلُّهم مِثل ما قال جبريل ، فينتهي الحق ، وهو العلى الكبير ، فيقولون كلُّهم مِثل ما قال جبريل ، فينتهي

<sup>(</sup>١) هو النواس بن سمعان بن خالد بن عمرو الكلابي الأنصاري ، صحابي ، ويقال : إن أباه صحابي أيضاً .

جبريل بالوحي إلى حيثُ أمَرَهُ الله عز وجل»(١) .

شـــرح الكلمـات:

أحدت السموات منه رجفة : أصاب السموات منه رجفة ، والرجفة معناها الاضطراب .

صعقوا: غشى عليهم.

جبريل: هو الملك الموكل بالوحي واسمه بالعربية عبد الله

الحق : الثابت .

الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أنه إذا تكلم الباري عز وجل بالوحي الذي يريده يصيب السموات منه رعدة واضطراب ويخشى على الملائكة خوفاً منه وإجلالاً ثم يكون أول من يفيق منهم جبريل عليه السلام فيكلمه الله بها أراد ثم ينتهي جبريل بالوحي حيث شاء الله

وكلما مر بسماء سأله أهلها بأي شيء تكلم الرب عز وجل فيجيبهم بأنه قال الحق الثابت وهو العالي على كل شيء الكبير فوق كل كبير .

الفوائـــد :

١ ـ إثبات صفة الإرادة لله

٢ ـ إثبات صفة الكلام والصوت لله .

٣ ـ بيان عظمة الله .

(١) رواه ابن أبي عاصم في السنة (١/ ٢٢٧) وضعفه الألباني .

وابن أبي حاتم في تفسير سورة سبأ .

ورواه أبو داود مختصراً (٤٧٣٨) من حديث عبد الله بن مسعود وقال الأرناؤوط (حديث

- ٤ \_ بيان أن جميع السموات مسكونة .
- ه ـ بيان فضل جبريل على سائر الملائكة .
- ٦ ـ إثبات صفة القول لله على الوجه اللائق به سبحانه .
  - ٧ ـ إثبات اسمين من أسهاء الله وهما العلي الكبير.

### مناسبة الحديث للباب.

حيث دل الحديث على بيان حال الملائكة وخوفهم من الله .

### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن الملائكة وهم من أعظم مخلوقات الله يخافون الله ويخشونه لذا فتكون عبادة غيرهم لهم باطلة وشركاً .

#### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: أخذت السموات منه رجفة ، صعقوا ، جبريل ، الحق .
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج ست فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث لباب حتى إذا فزع عن قلوبهم .
    - هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .
    - \* \* \*

« باب الشفاعة »

وقول الله عز وجل : ﴿ وَأَنْذِر بِهِ الذينِ يَخَافُونَ أَنْ يُعَشِّرُوا إِلَى رَبِهِم لَيْسَ لَهُمْ مِن دُونِهُ وَلِيُّ وَلا شَفِيعٌ لَعَلَّهُم يَتَقُونَ ﴾(١)

شـــرح الكلمـات:

وأنذر: الإنذار هو الإعلام مع التخويف. به: أي بالقرآن.

يخافون : يرهبون من الحشر لإيهانهم به . يحشروا : يبعثوا .

الولي : النصير .

الشفيع: واسطة يشفع لهم من عذاب الله . يتقون: التقوى هي امتثال الأوامر واجتناب النواهي

الشــــرح الإجمالي :

يأمر الله نبيه محمداً عليه الصلاة والسلام في هذه الآية بأن يعلم ويخوف هؤلاء الذين يتيقدون البعث والنشور أنهم سيقفون يوم القيامة أمام الله ليس لهم نصير ينصرهم ولا شفيع يشفع لهم من عذابه فلعلهم إذا علموا ذلك يمتثلون أوامر الله ويجتنبون نواهيه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : الآية ٥١ .

### الفوائسد:

١ ـ لا تنفع الموعظة إلا المؤمنين .

٢ \_ إثبات البعث .

٣ ـ نفي الشفاعة إلا بشروطها .

### مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة التي لم تتوفر شروطها .

### مناسبة إلآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة عن المخلوق استقلالاً فيكون طلبها من المخلوق شركاً أكبرومن ذلك طلبها من الأوثان التي زعموا أنهم يعبدونها للشفاعة

#### المناقشــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : وأنذر ، به ، يخافون ، يحشروا ، الولي ، الشفيع ، يتقون .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

ج\_ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ.

د\_ وضح مناسبة الآية لباب الشفاعة .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ قُل للَّهِ الشفاعةُ جميعاً له مُلكُ السمواتِ والأرضِ ثم إليه تُرجعون ﴾ (١)

شـــرح الكلمـات:

قل لله الشفاعة جميعاً: أي مالكها كلها ، والخطاب في قل للنبي محمد ﷺ .

له ملك السموات والأرض: له التصرف المطلق في السموات والأرض ومن فيهن ومن ذلك الشفاعة فلا يملكها أحد بدون إذن الباري استقلالاً.

ترجعون : تبعثون بعد الموت فيجازي كل بعمله .

## الشــــرح الإجمالي :

يأمر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية نبيَّه محمداً على بأن يخبر الناس على مختلف مشاربهم ومذاهبهم أن الشفاعة بجميع أنواعها كلها ملك لله عز وجل لا ينازعه فيها أحد ولا يستطيع أحد الشفاعة بدون إذنه استقلالاً ثم يقرر ملكه للشفاعة وغيرها بأنه هو المتصرف المطلق في السموات والأرض ومن فيها وأنه لا بد من يوم يرجع الناس فيه إلى الله فيعلم متخذوا الشفعاء عدم قدرة شفعائهم على أي شيء.

الفوائــــد:

١ ـ تعـدد الشـفاعـة .

٢ ـ أن الشفاعة ملك لله فلا ينالها أحد إلا بإذنه ورضاه عن المشفوع له .
 ٣ ـ إثبات البعات .

(١) سورة الزمر : آية ٤٤ .

### مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على أن الشفاعة بجميع أنواعها ملك لله فلا تنال إلا بإذنه للشافع ورضاه عن المشفوع له .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث أثبتت الآية أن الشفاعة ملك لله لا يستحقها أحد سواه فيكون طلبها من غير الله شركاً أكبر ومن ذلك طلبها من الأوثان الذين زعموا أنهم يعبدونها لأجل الشفاعة .

#### مــلاحظـــــــة :

قول الله تعالى : ﴿ لله الشفاعة جميعاً ﴾ هذه الآية تدل على أن للشفاعة أنواع متعددة وقد ذكر العلماء منها ثمانية أنواع :

الأول: الشفاعة الكبرى التي يتأخر عنها أولو العزم من الرسل حتى تنتهي إليه على في فيقول أنا لها حين تهرع الخلائق إلى الأنبياء ليشفعوا لهم إلى ربهم حتى يريحهم من مقامهم في الموقف ويقضي بينهم وهذه شفاعة يختص بها رسول الله لا يشاركه فيها أحد.

الشاني: شفاعته لأهل الجنة في دخولها وقد ذكرها أبو هريرة في حديثه الطويل المتفق عليه.

الثالث : شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار فيشفع لهم ألا يدخلونها .

الرابع : شفاعته في العصاة من أهل التوحيد الذين يدخلون النار

بذنوبهم بأن يخرجوا من النار ، والأحاديث بها متواترة عن النبي على وقد أجمع عليها الصحابة وأهل السنة .

الخامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة في زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم وهذا مما لم ينازع فيه أحد .

السادس: شفاعته لعمه أبي طالب للتخفيف عنه من عذاب النار.

السابع: شفاعة الأفراط(١) لوالديهم المؤمنين

الثامن: شفاعة المؤمنين بعضهم لبعض ...

المناقشـــة :

أ - اشرح الكلمات الآتية : قل لله الشفاعة جميعاً ، له ملك السموات والأرض ، ترجعون .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الآية لباب الشفاعة .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى: ﴿ اللَّهُ لَا إِللهَ إِلاّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومِ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِهَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَلَا يَوُّودُهُ حِفْظُهُما وهو العليُّ الْعَظيم ﴿ (٢) .

<sup>(</sup>١) مَنْ مات من الأولاد وهم صغار .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٥٥.

### شرح الكلمات:

لا إله إلا هو: لا معبود بحق سواه.

الحي : ذو الحياة الكاملة الذي لا يزول ولا يحول .

القيوم: القائم بنفسه القيِّم لغيره . لا تأخذه: لا تعتريه .

سنة : نعاس وهو الفتور الذي يسبق النوم .

من دا الذي يشفع عنده إلا بإذنه: من اسم استفهام إنكاري ، أي لا أحد يشفع ، والمعنى ينكر الله على من يطلب الشفاعة من أحد لم يأذن الله له بها .

علمه: معلومه.

وسع كرسيه السموات والأرض : أي دخلت السموات والأرض في سعة كرسيه والكرسي هو جسم وردت الآثار بإثباته وأنه موضع قدمي الرحمن وهو أكبر المخلوقات بعد العرش

ولا يؤوده : ولا يثقله

العلي : العلي بذاته وصفاته .

العظيم: الذي ليس أعظم منه شيء.

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أنه لا معبود بحق سواه لأنه هو الحي الحياة الكاملة التي لا يعتريها زوال وهو القائم بنفسه المقيم لخلقه المتنزه عن كل ما يعتري المخلوقين من نعاس ونوم وغير ذلك وأنه كامل الملك في السموات والأرض وما فيهما لا ينازعه أحد فيهما حتى بالشفاعة فلا يملكها أحد كائناً من كان إلا بعد إذنه للشافع ورضاه عن المشفوع له وأنه كامل العلم المحيط علمه بكل شيء وأنه لا يستطيع أحد أن

يضفر بشيء من معلومه إلا من شاء الله له العلم بوحي أو بغيره وأن كرسيه قد وسع جميع السموات والأرض وأنه لا يشق غليه رعايتها وحفظها ذلك لأنه العالي فوق جميع خلقه العظيم فوق كل عظيم .

#### الفوائىسىد:

- البات خمسة أساء من أساء الله وهي : الله ، الحي ، القيوم ، العلي ، العظيم .
- ٢ ـ تنزيه الله عن النعاس والنوم لأنها من خصائص المخلوقين الدالة
   على النقص .
  - ٣ نفي الشفاعة عن المخلوق استقلالاً بدون إذن الله .
     ٤ إثبات المشيئة لله تبارك وتعالى .
    - ٥ إثبات الشفاعة بإذن الله للشافع
    - ٥ إنبات الشفاعة بإدل الله للشافع
       ٦ إثبات الكرسي لله
      - ٧ إثبات كمال القوة لله والعلم .
  - ٨ إثبات صفة العلو لله بنوعيها : علو الذات وعلو الصفات .
    - ٩ إثبات العظمة لله سبحانه وتعالى .
      - مناسبة الآية للباب:

حيث نفت الآية الشفاعة عن المخلوق استقلالًا بدون إذن الله .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة عن المخلوق استقلالاً فيكون طلبها من المخلوق شركاً ومن ذلك طلبها من الأوثان التي زعموا أنهم يعبدونها من أجل الشفاعة .

#### مــلاحظـــــة:

هذه الآية المباركة قد ورد من الأحاديث ما يفيد أنها أعظم آية في القرآن وأن من قرأها في المساء حرسته من الشياطين حتى يصبح هكذا ورد ومثله من قرأها في الصباح حرسته حتى يمسى إن شاء الله .

#### المناقشـــة

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : لا إله إلا هو ، الحي القيوم ، لا تأخذه سنة ، من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ، علمه ، وسع كرسيه السموات والأرض ، ولا يؤوده ، العلى ، العظيم .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب الشفاعة .

وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقوله تعالى: ﴿ وَكَمْ مِنْ مَلَكِ فِي السَّمُواَتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ اللَّهُ لَمِنْ يَشَاءُ وَيَرْضَىٰ ﴾(١)

### شـــرح الكلمـات:

كم من مِلك : بمعنى كثير من الملائكة .

لا تغنى : لا تنفع .

إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى : أي إلا من بعد إذن الله للشافع ورضاه عن المشفوع له والله لا يرضى إلا عن أهل التوحيد .

<sup>(</sup>١) سورة النجم : الآية ٢٦ .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة أن في السموات كثيراً من الملائكة ومع كثرتهم وعلو منزلتهم عند الله فإن شفاعتهم لا تنفع أحداً إلا من بعد إذن الله للشافع ورضاه عن المشفوع له .

الفوائــــد:

١ \_ إثبات أن السموات جميعاً مسكونة بالملائكة .

٢ - إثبات الشفاعة بشرطين وهما: إذن الله للشافع ، ورضاه

للمشفوع له والله لا يرضى إلا عن أهل التوحيد كما ورد في الحديث ( من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله ؟ قال : من قال لا إله

إلا الله خالصاً من قلم).

٣ \_ إثبات صفة المشيئة لله .

٤ - إثبات صفة الرضاء لله عز وجل.

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة عن كل مخلوق إلا بشرطين إذن الله للشافع ، ورضاه عن المشفوع له .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن الشفاعة لا تنال إلا بعد إذن الله ورضاه فدل على أنها مِلك لله وطلبها من غير الله شرك أكبر ومن ذلك طلبها من الأوثان التي زعموا أنهم يعبدونها لأجل الشفاعة .

#### المناقشية:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: كم من ملك ، لا تغني ، إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د- وضح مناسبة الآية لباب الشفاعة .

هـــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لِاَ يَمْلِكُونَ مَثْقَالَ ذَرَّة فِي السَّمُواتِ وَلَا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِا مِنْ شَرْكَ وَمَا لَهُ مَنْهُمْ مَنْ ظَهِيرٍ. وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلاَّ لَمِنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَنْ قُلُومِهِمْ قَالُوا: الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلَى الْكَبِيرُ ﴾ (١) . قُلُومِهِمْ قَالُوا: الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلَى الْكَبِيرُ ﴾ (١) .

### شـــرح الكلمات:

زعمتم : أي اتخذتموهم آلهة دون الله .

مثقال ذرة : وزن ذرة من الخير أو الشر .

وما لهم : أي للأصنام .

فيهما: أي السموات والأرض.

شرك: أي مشاركة.

وما له : أي الله .

<sup>(</sup>١) سورة سبأ : الآيتان ٢٢ ـ ٢٣ .

منهم: من الأصنام. ظهير: معين.

إلا لمن أذن له ! أي الشافع الذي أذن الله له بالشفاعة

فُزِّعَ : زال الفرع عن قلوبهم .

قالوا ماذا قال ربكم: تساءلوا فيها بينهم. قالوا الحق: الثابت العلى: أي العالى فوق جميع مخلوقاته. الكبير: فوق كل كبير

### الشرح الإجمالي:

يتحدى الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة هؤلاء المشركين بأن يسألوا معبوديهم الذين اتخذوا من دون الله فإنهم لا يستطيعون جلب النفع أو دفع ضر لأنهم لا يملكون وزن ذرة من الخير أو الشر لا في السموات ولا في الأرض وليس لهم شركة في السموات ولا في الأرض وليس لله من هؤلاء الأوثان نصير ولا معين وحتى الشفاعة فإنه لا يملكها أحد كائن من كان من الملائكة أو غيرهم إلا بعد إذن الله للشافع ثم يبين الله سبحانه أن الملائكة الذين هم أعظم من يرجونهم للشفاعة يصعقون من خوف الله وهيبته فإذا زال عنهم الفزع أخذوا يتساءلون عها قاله الرب تبارك وتعالى فيجيب بعضهم بعضاً أنه قال الحق الثابت وهو العالى فوق حميع خلقه الكبير فوق كل كبير.

#### الفوائسيد:

١ - نفي كل ما يتوهمه المشركون في أوثانهم من ملك في السموات والأرض أو اشتراك في ملكها أو إعانة الله أو الشفاعة بدون إذن

٢ \_ إثبات الشفاعة بإذن الله ونفيها من دون إذنه .

- ٣ \_ إثبات هيبة الله وعظمته .
  - ٤ \_ إثبات صفة القول لله .
- ٥ \_ إثبات اسمين لله وهما العلى والكبير.

### مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة بدون إذن الله للشافع .

مناسبة الآية للتوحيد .

حيث دلت الآية على نفي الشفاعة عن المخلوق استقلالاً فيدل على أنها من حقوق الله الخاصة به فيكون طلبها من غير الله شركاً به ومن ذلك طلبها من الأوثان التي زعموا أنهم يعبدونها من أجل الشفاعة .

#### ملاحظــــة

قال أبو العباس: نفى الله كل ما يتعلق به المشركون فنفى أن يكون لغيره مُلْك أوله قسط من الملك أو عون له فلم يبق إلا الشفاعة فبين أنها لا تصح إلا بإذن الله للشافع، كما يؤيد ذلك حديث الشفاعة الكبرى وفيه (ارفع رأسك وسل تعطى واشفع تشفع) ولا تصح إلا برضى الله عن المشفوع له كما يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ والله لا يرضى إلا عن أهل التوحيد كما في حديث (من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله قال من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه)..

#### المناقشىتة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : زعمتم ، مثقال ذرة ، وما لهم ، فيهما ، شرك ، وما له ، منهم ، ظهير .

ب \_ اشرح الآيتين شرحاً إحمالياً

جــ استخرج أربع فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الآية لباب الشفاعة

هـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

## باب قول الله تعالى ﴿إنكَ لا تَهدي من أحببت ﴾ (١)

وقول الله تعالى : ﴿ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (٢)

### ش\_\_\_\_رح الكلمات:

إنك لا تهدي : إنك لا توفق والخطاب للنبي ﷺ .

من أحببت: من أحببت من المخلوقين ومن ذلك عمك أبو طالب.

من يشاء : من يريد هدايته .

وهُو أعلم بالمهتدين : أعلم بمن يستحق الهداية .

### الشـــرح الإجمالي:

لما علم الله حرص النبي على هداية عمه أبي طالب وقد سبق في علم الله أنه لن يهتد أخبر نبيه بأن هداية التوفيق خاصة بالله دون غيره فهو الذي يوفِّق من يشاء من عباده وذلك لأنه أعلم بمن يستحق الهداية والتوفيق.

<sup>(</sup>۱) قال الشيخ عبد الرحمن بن حسن ـ رحمه الله ـ : المنفيّ هنا هو هداية التوفيق والقبول . فإن أمر ذلك إلى الله ، وهو القادر عليه ، وأما الهداية المذكورة في قوله تعالى : ﴿ وإنك لتهدي إلى صراطٍ مستقيم ﴾ ( الشورى : ٥٢ ) فإنها هداية الدلالة والبيان فهو المبينُ عن الله ، والدَالُ على دينه وشرعه ، فتح المجيد ، ص (٢٨٩) .

<sup>(</sup>٢) سورة القضص : الآية ٦٥ .

الفوائسيد:

١ ـ نفي هداية التوفيق عمن سوى الله .

ب - أن الحب الطبيعي للقريب الكافر الذي لم يحارب الإسلام لا يتعارض مع الإيمان .

٣ \_ إثبات صفة المشيئة لله على الوجه اللائق به سبحانه .

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على نفي هداية التوفيق عن النبي ﷺ وهو أكرم الخلق فإذا انتفت عنه وهو بهذه المنزلة فنفيها عن غيره أولى .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن هداية التوفيق مختصة بالله فيكون طلبها من غير الله شركاً.

الجمع بين هذه الآية وقول الله تعالى : ﴿ وَإِنْكَ لَتَهْدِي إِلَى صَرَاطٍ مَسْتَقْيَم ﴾ أن هذه الآية التي معنا تدل على نفي هداية التوفيق عن النبي عَلَيْهُ ، أما آية الصراط فهي تدل على إثبات هداية الإرشاد للنبي عَلَيْهُ .

المنساقشىية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : إنك لا تهدي ، من أحببت ، يهدي ، من يشاء ، وهو أعلم بالمهتدين .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

حــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب إنك لا تهدي من أحببت .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

#### \* \* \*

وفي الصحيح (١) عن ابن المسيّب (٢) عن أبيه قال « لَمّا حَضَرَتْ أبا طالب الوفاة جاء ورسولُ الله عنده عبد الله بن أبي أميّة وأبوجهل فقال له : يا عم ، قل لا إله إلا الله ، كلمة أُحاج لك بها عند الله » فقالا له أترغب عن ملّة عبد المطلب ؟ فأعاد النبي على ، فأعادا ، فكان أخر ما قال : هو على ملّة عبد المطلب ، وأبى أن يقول لا إله إلا الله ، فقال النبي على : « لأستغفر ن لك ، ما لم أنه عنك ، فأنزل الله عز قد أبل من بعد ما تَبين فَلُم أَنّه م أَصْحَاب الجحيم (٣) وأنزل الله في أبي قريب من بعد ما تَبين فَلُم أَنّه م أصحاب الجحيم (٣) وأنزل الله في أبي طالب : ﴿ إِنّاكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّه يَهْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو اللّه عَلْم بالمُهْتَدِينَ ﴿ إِنّا لَكُ لا تَهْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو أَعْلَم بالمُهْتَدِينَ ﴿ إِنّا كُلُ مَا مُدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو اللّه عَلْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو أَعْلَم بالمُهْتَدِينَ ﴿ إِنّاكُ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّه يَهْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو أَعْلَم بالمُهْتَدِينَ ﴿ إِنّاكُ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّه يَهْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو أَعْلَم بالمُهْتَدِينَ ﴿ إِنّاكُ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللّه يَهْدِي مَنْ يَسَاءُ وَهُو أَعْلَم بالمُهْتَدِينَ ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٨/ ٤٧٧٢) في التفسير باب إنك لا تهدي مَنْ أحببت .

ومسلم (٢٤) في الإيمان باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت ما لم يشرع في النزع ـ

<sup>(</sup>٢) هو سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب المخزومي أحد الفقهاء السبعة من التابعين « قال ابن المديني لا أعلم في التابعين أوسع علماً منه » .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة : أية ١١٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة القصص : آية ٥٦ .

شـــرح الكلمـات:

لما حضرت أبا طالب الوفاة : يعني علامات الوفاة

أحاج لك بها عند الله : أشهد لك بها عند الله

هو على ملة عبد المطلب: دين عبد المطلب وهو عبادة الأصنام، وعبر الراوي بضمير الغائب عن ضمير المتكلم كراهية النطق به

الواوي بصمير العالب عن صمير الشكدم كراهية النطق با لأستغفرن لك : لأطلبن لك المعفرة

ما كان للنبي : ما ينبغي ، وهو خبر بمعنى النهي . أولي قربي : أصحاب قرابة للنبي وللمؤمنين .

الشـــرح الإِجمالي :

يخبرنا سعيد بن المسيب في هذا الحديث أنه لما حضرت علامات الوفاة أبا طالب طلب منه النبي على أن ينطق بكلمة التوحيد لكي يشهد له بها عند الله ولكن جلساء السوء أثاروا العصبية الجاهلية في نفس أبي طالب وذكروه أسلافه ، فأعلن أنه يموت على ملة ودين عبد المطلب ، ثم مات على ذلك وأقسم النبي بأنه سيستغفر له ما لم ينهه الله عن ذلك فاستمر في الاستغفار حتى نزل النهي من الله .

١ - جواز زيارة المريض المشرك إذا كان يرجى إسلامه

٢ - أن من قال لا إله إلا الله عند الموت اعتبر بالظاهر مسلماً ولو لم يعمل.

٣ - أن الأعمال بالخواتيم.

٤ - الحرص في الدعوة إلى الله والصبر على الأمر بالمعروف والنهي عن
 المنكر .

- ٥ الزدعلى من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه .
  - ٦\_ مضرة أصحاب السوء على الإنسان .
- ٧\_ تحريم الاستغفار للمشركين مهم كانت قرابتهم وعملهم للإسلام .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على نفي هداية التوفيق عن النبي ﷺ فإذا انتفت عنه وهو أكرم الخلق فنفيها عن غيره أولى .

### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن هداية التوفيق خاصة بالله سبحانه فيكون طلبها من غير الله شركاً .

### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: لما حضرت أبا طالب الوفاة ، أحاج بها لك عند الله ، هو على ملة عبد المطلب ، لأستغفرن لك ، ما كان للنبي ، أولي قربي .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث لباب إنك لا تهدي من أحببت .
    - هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

باب ما جاء أنَّ سبب كُفْرِ بني آدم وتركِهِمْ دينهُم هو الغلوُّ في الصالحين

وقول الله تعالى : ﴿ يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلاَ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْسَبِيحُ عِيسَىٰ بنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَئَةٌ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَئَةٌ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَئَةٌ السَّمُواتِ وَمَا فِي إِنَّهَ اللَّهُ إِلَيْهُ وَكِيلًا ﴾ (١) . الأَرْضِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (١)

شـــرح الكلمــات:

أهل الكتاب: هم اليهود . لا تغلو: الغلو المراد به هنا تجاوز الحد في التعظيم في القول والاعتقاد.

ولا تقولوا على الله إلا الحق : لا تصفوه إلا بها وصف به نفسه أو وصفه به رسله .

المسيح: سُمِّي بهذا الاسم لأنه ذوي العاهات فيبرأون بإذن الله. كلمته: أي أنه خُهلق بكلمة كن.

وروح منه: من الأرواح التي خلقها الله .

(١) سورة الساء : الآية ١٧١ .

فآمنوا بالله : أي صدَّقوا بأنه واحد لا والد له ولا ولد سبحانه . رسله : بأنهم صادقون مبلِّغون عن الله ولا تكذبوهم ولا ترفعوهم فوق منزلتهم .

ولا تقولوا ثلاثة : أي لا تقولوا أن الآلهة ثلاثة والمراد بالثلاثة هنا الله ، مريم ، المسيح .

انتهواخيراً لكم: انتهوا عن التثليث.

سبحانه أن يكون له ولد: أي تنزه عن اتخاذ الولد.

### الشـــرح الإجمالي:

ينهى الله سبحانه وتعالى في هذه الآية اليهود والنصارى عن الغلو في الدين ومن ذلك غلو النصارى في عيسى بن مريم حيث رفعوه إلى مرتبة الألوهية ومغالاة اليهود وتجاوزهم الحد في ذمّه حيث اعتبروه ابن بغي وكذّب الله سبحانه وتعالى كُلاً من الفريقين حيث وصف عيسى بالرسالة وأنه روح من الأرواح التي حَلقها الله وأن عليهم أن يؤمنوا بالله وحده لا والد له ولا ولد ولا صاحب ولا صاحبة وأن يصدقوا برسله فلا يكذبوهم ولا ينزلوهم أكثر من منزلتهم وأن عليهم أن يجتنبوا عقيدة التثليث التي جعلوا الله فيها ثالث ثلاثة وأن عليهم أن يعلموا ويعتقدوا بأن الله هو المستحق لإفراده بالعبادة المالك لجميع الكون المهيمين على جميع الخلق . .

#### الفوائــــد:

١ ـ تحريم الغلو في الدين .

٢ \_ تحريم القول بالرأي في الدين الذي لا يستند إلى دليل .

٣ \_ إثبات نبوة عيسى ورسالته .

- ٤ ـ في الآية الرد على اليهود والنصاري .
- ٥ ـ إثبات صفة الكلام لله على الوجه اللائق به سبحانه .
  - ٦ ـ بيان بطلان عقيدة التثليث
    - ٧ ـ أن التوحيد كله خير .

### مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على أن سبب خروج أهل الكتاب من دينهم هو غلو النصارى في تعظيم عيسى وغلو اليهود في ذمّه

مناسبة الآية للتوحيد:

وإنها اعتبر مثل هذا شركاً لأن النصارى نزَّلوا عيسى منزلة الله فعبدوه معه .

المناقسية

أ - اشرح الكلمات الآتية : أهل الكتاب ، لا تغلو ، ولا تقولوا على الله الحق ، المسيح ، كلمت ، وروح من ، فآمنوا بالله ورسله ، ولا تقولوا ثلاثة ، انتهوا خيراً لكم ، سبحانه أن يكون له

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ . دـ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلوفي الصالحين .

هـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى: ﴿ وَقَالُوا لاَ تَذَرُنَّ آلْهَتِكُمْ وَلاَ تَذَرُنَّ وَدًّا وَلاَ سُواَعَاً وَلاَ يَنُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْراً وَقَدْ أَضَلُّوا كَثْيِراً وَلاَ تَزدِ الظَّالمِينَ إلاَّ ضَلَاً ﴾ (١) .

### ش\_\_\_رح الكلمات:

لا تذرن : لا تتركن .

آلهتكم: معبوداتكم.

ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسرا: قال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ في تفسير هذه الآية قال هذه أسهاء رجال صالحين من قوم نوح فلها هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن أنصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسهائهم ففعلوا ولم تُعبد حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عُبِدَت (٢).

وقد أضلوا كثيراً: وقد أضل رؤساؤهم بهذه الأصنام كثيراً من الناس.

ولا تزد الظالمين إلا ضلالا: أي إلا عذاباً أو ضياعاً.

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عن حال المشركين وحرصهم على تلك الأصنام حينها أخذ بعضهم يوصي بعضاً بها وبعبادتها ولا سيها تلك

<sup>(</sup>١) سورة نوح : الآيتان ٢٣ ـ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم رحمه الله: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تهائيلهم، ثم طال عليهم الأمد فعندوهم، وانظر منن كتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب، ص (٧٦).

الأصنام الخمسة المساة هنا ثم يبين سبحانه أنهم بذلك قد أضلوا كثيراً من الناس واتصفوا بالظلم واستوجبوا العذاب والبعد من الله الفــوائـــــ

١ - قِدُم الشرك في الأمم السابقة

٢ ـ أن هذه الأسماء الخمسة المذكورات من معبودات قوم نوح ٣ ـ بيان تكاتف وتعاون أهل الباطل على باطلهم .

٤ - جواز الدعاء على الكفار على سبيل العموم .

مناسبة الآية للساب :

مناسبة هذه الآية للباب ما ذكره بعض المفسرين من أن هذه الأسماء المذكورة في الآية كانت أسماء رجال صالحين غلا في حبهم قومهم فلما ماتوا أوحي إليهم الشيطان أن صوروا على صورهم حتى تذكروهم حتى إذا مات أهل ذلك القرن واندرس العلم عبدهم من جاء بعدهم

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على أن الغلو في الصالحين شرك وذلك لأن الغلو فيهم صرف شيء من حقوق الله الخاصة به لهم وذلك إشراك لهم مع

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : لا تذرن ، ألهتكم ، ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث ويعوق ونسرا ، وقد أضلوا كثيراً ، ولا تزد الطالمين إلا ضلالا .

- ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
- د \_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين .
  - هـــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

米 米 米

وعن عمر ، أن رسول الله على قال : ﴿ لا تُطْرُونِي كَمَا أَطُرَتِ النَّصارى ابن مريم ، إنها أنا عبدٌ ، فقولوا : عَبْدُ الله ورسوله » (أخرجاه)(١) . شــــرح الكلمات :

لا تطروني : الإطراء هو مجاوزة الحد في المدح والكذب فيه .

كما أطرت النصارى ابن مريم : حيث تجاوزوا الحد في تعظيم عيسى وجعلوه رباً يعبد .

عبد الله ورسوله: لا ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله فيها فلا تفرطوا في تعظيمي إنها أنا عبد ولا تفرطوا في طاعتي وتصديقي إنها أنا رسوله .

### الشـــرح الإجمالي:

ينهى النبي على في هذا الحديث أمنه أن تجاوز الحد في مدحه لئلا يؤدي إلى رفعه فوق منزلته التي أنزله الله بها ثم يبين على الصراط السوي وهو الذي ينبغي أن نصفه به وهي العبودية لله تبارك وتعالى . والرسالة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٦/ ٣٤٤٥) في أحاديث الأنبياء ، باب قول الله تعالى : ﴿ واذكر في الكتاب مريم ﴾ وليس الحديث عند مسلم كما ذكر المصنف رحمه الله وإنها هو عند البخاري فقط .

وذلك يقتضي تصديقه فيها أخبر وطاعت فيها أمر واجتناب ماعنه نهى ورجر وأن لا يعبد الله إلا بها شرع

الفوائـــد :

١ ـ تحريم الغلو في تعظيم الأنبياء والصالحين .
 ٢ ـ حرص النبي ﷺ على سد الذرائع .

٣ ـ إثبات غلو النصاري في عيسى .

٤ ـ الرد على من اعتقد في النبي ﷺ أكثر من الرسالة

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على أن الغلوفي النبي على وأشرف الخلق يخرج المسلم من دينه كما أحرج النصارى من دينهم غلوهم في عيسى

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على أن الغلو في المخلوقين قد يؤدي إلى عبادتهم المنافية للتوحيد .

أ - اشرح الكلمات الآتية : لا تطروني ، كما أطرت النصارى ابن مريم ، عبد الله ورسوله .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلوفي الصالحين .

هـــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

وقال : قال رسول الله ﷺ : « إِيَّاكُمْ والغلوَّ فإنها أَهْلَكَ مَنْ كان قبلكم الغُلُوُ »(١) .

### شـــرح الكلمات:

إياكم: أُحذِّركم

الغلو: هو تجاوز الحد في المدح والكذب فيه .

فإنها أهلك من كان قبلكم: أي سبب الهلاك في الدنيا والآخرة للأمم السابقة هو الغلو.

### الشمرح الإجمالي:

ينهانا النبي على في هذا الحديث عن الغلو في الدين ومجاوزة الحد فيه لئلا نهلك كما هلكت الأمم السابقة حينما غلو في دينهم وتجاوزوا الحد في عبادتهم

#### الفوائىسىد:

١ ـ تحريم الغلوفي الدين .

٢ ـ أن الغلو سبب للهلاك .

#### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن سبب هلاك الأمم السابقة هو الغلو.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (١/ ٢١٥، ٣٤٧) والنسائي (٥/ ٢٦٨) في المناسك باب التقاط الحصى، وابن ماجة (٣٠ ٢٩) في المناسك باب قد حصى الرمى، وصححه ابن خزيمة والحاكم.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الاقتضاء ( ص ١٠٦) إسناده صحيح على شرط مسلم ، وصححه الألباني في الصحيحة (١٢٨٣) .

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على أن الغلو في الدين أو المخلوقين يخرج الإنسان عن الحدود التي أنزلها الله فيكون متبعاً لهواه وهذا من الشرك المنافى للتوحيد .

المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : إياكم ، الغلو ، فإنها أهلك من كان قبلكم الغلو .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
 ج - استخرج فائدتين من فوائد الحديث مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين .

هـــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

ولمسلم عن المن مسعودٍ أن رسول الله على قال: « هَلَكَ الْمُتَنَطِّعونَ » قالها ثلاثًا (١) .

شـــرح الكلمــات :

هلك : خاب وخسر .

المتنطعون : التنطع هو التعمق في القول أو العمل . قالها ثلاثاً : قالها رسول الله ﷺ ثلاث مرات تأكيداً .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم رقم (٢٦٧٠) في العلم . باب هلك المتنطعون .

## الشـــرح الإجمالي:

لما كان النبي على قد بعث بالشريعة السمحاء حذر من التعمق في الأشياء كلها والتشدق بها ولا سيا التعمق في أمور الدين التي شرعها الله سبحانه وتعالى وبين معالمها وحدد حدودها ثم أكد هذا التحذير فكرره ثلاث مرات على مسامع الصحابة ليعوه ويفهموه ويحذروا ما يترتب عليه.

#### الفوائــــد:

١ ـ تحريم التنطع في الأمور كلها .

٢ \_ استحباب تأكيد الأمر الهام .

٣ ـ سهاحة الإسلام ويُسره .

#### مناسعة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على أن التنطع في الأمور كلها بها في ذلك تعظيم الصالحين من أسباب الهلاك .

مناسبة الحديث للتوحيد:

كما في الحديث الذي قبل هذا . .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : هلك ، المتنطعون ، قالها ثلاثاً .
 ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

وضح مسبة الحديث لباب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين .

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

# باب ما جاء من التغليظ فيمن عَبَدَ الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده

في الصحيح عن عائشة: أن أمّ سلمة (١) ذكرتْ لرسول الله كنيسةً رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصَّورِ ، فقال « أولئك إذا مات فيهم الرجلُ الصالح أو العبدُ الصالح ، بنَوْا على قبره مسجداً وصوّروا فيه تلك الصَّورَ أولئك شِرارُ الخلْقِ عند الله »(١) فهؤلاء جمعوا بين فتنتين فتنة القبور وفتنة التماثيل.

# شـــرح الكلمات:

كنيسة : الكنيسة هي معبد النصاري .

مسجداً : أي موضعاً للعبادة ولو لم يسم مسجداً .

شرار الخلق : أكثرهم شراً .

فهؤلاء جمعوا بين فتنة القبور وفتنة التهاثيل : هذه الجملة من كلام شيخ الإسلام وليست من نص الحديث .

<sup>(</sup>١) هي هند بنت أبي أمية بن المغيرة القرشية المخزومية . تزوجها رسول الله ﷺ بعد أبي سلمة سنة أربع وقيل ثلاث، وكانت قاد هاجرت مع أبي سلمة إلى الحبشة رضي الله عنهها، ماتت سنة ٦٦هـ . (٢) رواه البخاري ( الفتح ١/ ٤٢٧) في الصلاة . باب هل تُنبش قبور مشركي الجاهلية ويتخذ مكانها مساجد .

ومسلم رقم (٢٨ ٥) في المساجد ومواضع الصلاة ، باب النهي عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها .

فتنة القبور: أي أنهم إذا بنوا مسجداً على القبر فإنه يؤدي في النهاية إلى عبادة صاحب القبر.

فتنة التماثيل: أي أنهم إذا صوروا تمثالًا لرجل صالح قصدهم الاقتداء به ومحبته فإن ذلك يؤدي مع مرور الزمن إلى عبادته.

## الشـــرح الإحمالي:

تخبرنا عائشة - رضي الله عنها - أن أم سلمة - رضي الله عنها - قد أخبرت النبي على أنها رأت معبداً للنصارى في أرض الحبشة حينها هاجرت مع زوجها الأول وقد صوروا فيه الصور فأخبرها النبي عن سر ذلك وهو أن النصارى إذا مات عندهم الرجل الصالح بنوا على قبره موضعاً للعبادة وصوروا فيه صورته ثم يبين على أن هؤلاء الذين يعملون هذا العمل هم أكثر الخلق شراً عند الله .

#### الفوائسيد:

١ ـ قبول خبر المرأة العدل .

٢ ـ أن اتخاذ الصور في مواضع العبادة من عادات النصاري

٣ ـ تحريم بناء المساجد على القبور .

٤ - تحريم وضع الصور فوق القبور .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على التغليظ في النهي فيمن بنى على قبر رجل صالح موضعاً لعبادة الله فكيف بمن عبد صاحب القبر.

#### مناسسة الحدسث للتوحيد:

حيث دل الحديث على التحذير من بناء المساجد على القبور لما في ذلك من تعظيم أصحابها والتعظيم عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية : كنيسة ، مسجداً ، شرار الخلق ، فتنة القيور ، فتنة التماثيل .
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - د\_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ.
- د \_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده .
  - هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

#### \* \* \*

وله عنها قالت : لما نُزِلَ برسول الله على طَفِقَ يَطْرَحُ خَميصَةً له على وجهه فإذا اغْتَمَّ بها كشفها ، فقال وهو كذلك « لعنةُ الله على اليهود والنصارى اتَخذوا قبورَ أنبيائهم مساجدَ » يُحَذِّرُ ما صنعوا ، ولولا ذلك أُبرزَ قَبرُه ،غير أنه خُشيَ أن يُتخذَ مسجداً » أخرجاه (١) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١/ ٤٣٥) في الصلاة باب الصلاة في البيعة وفي أحاديث الأنبياء (٦/ ٢٥٥) , البياء في أحاديث الأنبياء (٦/ ٣٤٥) , الب ما ذكر عن بني إسرائيل .

ومسلم (٥٣٠١) في المساجد ومواضع الصلاة ، باب النهي عن بناء المساجد على القبور من حديث عائشة وعبد الله بن عباس رضى الله عنهم .

شـــرح الكلمـات:

ولهما: أي البخاري ومسلم

نزل برسول الله : نزل به مَلك الموت والملائكة الكرام لقبض عه .

طفق: جعل يطرح . يضع حميصة: أي الكساء المعلم . فإذا اغتم بها كشفها: أي إذا انحبس نفسه كشفها ليتنفس .

لعنة الله: اللعن من الله الطرد والإبعاد عن رحمته. ومن الناس السب والدعاء

اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد : كنائس وبيعاً يعبدون الله فيها . يحذر ما صنعوا : هذا من كلام عائشة ـ رضي الله عنها ـ .

ولـولا ذلك : ولولا لعنة اليهود والنصارى ، أو ولولا تحذيره من ذلك وخوف اتخاذ قبره مسجداً

لأبرز قبره : لدفن خارج حجرته .

غير أنه خشي أن يتخذ مسجداً : أي لكن خاف الصحابة أن يتخذ قبره مسجداً فدفنوه في حجرته .

# الشــــرح الإجمالي :

تخبرنا عائشة - رضي الله عنها - أنه حينها حضرت النبي على الوفاة قال وهو في سكرات الموت « لعن الله اليهود والنصارى وذلك لأنهم بنوا على قبور أنبيائهم مساجد » ثم استنتجت عائشة - رضي الله عنها - أنه يريد بذلك تحذير أمته من أن تقع فيها وقعت فيه اليهود والنصارى فتبني على قبره مسجداً ثم بينت أن الذي منع الصحابة من دفنه خارج غرفته هو خوفهم من أن يتخذ قبره مسجداً .

#### 

- ١ \_ بيان ما حصل للنبي على من شدة النزع .
  - ٢ \_ حرص النبي على أمته .
  - ٣\_ جواز لعن الكفار على سبيل العموم .
    - ٤ \_ تحريم البناء على القبور عموماً .
- ه الحديث رد على الذين يجيزون البناء على قبور العلماء تمييزاً لهم
   عن غيرهم
  - ٦ \_ أن البناء على القبور من سنن اليهود والنصارى .
    - ٧ \_ بيان فقه عائشة رضى الله عنها .
  - ٨ \_ في الحديث بيان سبب دفن الرسول ﷺ في حجرته .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم بناء المساجد على القبور وعبادة الله عندها ، فكيف بعبادة أصحاب القبور . .

## مناسية الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على التحذير عن بناء المساجد على القبور لما في ذلك من تعظيم أصحابها ، والتعظيم عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: نزل برسول الله ، طفق ، يطرح ، خميصة ، فإذا اغتم بها كشفها ، لعنة الله ، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، يحذر ما صنعوا ، ولولا ذلك ، لأبرز قبره ، غير أنه خشى أن يُتخذ مسجداً .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج حمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

٦ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند
 د - قبر رجل صالح فكيف إذا عبده .

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

ولمسلم عن جُنْدُب بن عبد الله (۱) قال : سمعتُ النبي عَلَيْ قبل أن يَمُوت بخمس وهو يقول « إِنِّي أَبْرَأُ إِلَى الله أن يكون لي منكم خليلٌ فإنَّ الله قد اتَّخذَني خليلًا ، كَمَا اتَّخذَ إبراهيمَ خليلًا ولو كنتُ مُتَّخِذاً من أمَّتِي خليلًا لاتَّخذتُ أبا بكر خليلًا ، ألا وإنَّ مَنْ كان قبلكم كانوا يتخذون قُبورَ أبياتهم مساجدَ ألا فلا تتخذوا القبورَ مساجدَ فإني أنهاكُم عن ذلك »(۱)

شـــرح الكلمات:

بخمس: خمس ليال.

إني أبرأ : أمتنع من هذا وأنكره .

خليل : الخليل هو الحبيب غاية المحبة .

فإن الله قد اتخذني خليلا: أي فلا محل في قلبي لمحبة غيره . لاتخذت ألماك خدا لا مأ كلم مدراة

لاتخذت أبا بكر خليلا: أبو بكر هو عبد الله بن عثمان وهو أفضل الناس بعد الأنبياء والمرسلين وأول من أسلم من الرجال وأول خليفة لرسول الله ﷺ

<sup>(</sup>١) هو جندب بن عبد الله بن سفيان البجلي أبو عبد الله توفي ـ رضي الله عنه ـ بعد الستين (٢) مسلم (٥٣٢) في المساجد ومواضع الصلاة ، باب النهي عن بناء المساجد على القبور.

يتخذون قبور أنبيائهم مساجد: يعني يبنون عليها مواضع للعبادة أو يصلون عندها بدون بناء.

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا جندب بن عبد الله - رضي الله عنه - أن النبي على حين قرب موته نفى أن يكون له خليل من الخلق وذلك أن قلبه على مملوء بمحبة الله كما مُلاً بها قلب أبيه إبراهيم من قبل ، ثم بين على أنه لو كان في نيته أن يتخذ من الخلق خليلاً لكان الأولى بهذه الخلة أبا بكر الصديق - رضي الله عنه - لما له من الفضل في مناصرة الدعوة وشد أزر النبي على ، ولما علم النبي النبي أن الصحابة رضوان الله عليهم يحبونه ويؤثرونه على أنفسهم خشي أن يبنوا على قبره مسجداً كما فعلت اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم ، فنهى عن اتخاذ المساجد على القبور وفي مقدمتها قبره قبور أنبيائهم ، فنهى عن اتخاذ المساجد على القبور وفي مقدمتها قبره

#### الفوائسد:

- ١ ـ إثبات خلَّة النبي ﷺ لله .
  - ٢ إثبات صفة المحبة لله .
- ٣ \_ إثبات خلة إبراهيم عليه السلام لله .
- ٤ بيان فضل أبي بكر رضي الله عنه والإشارة إلى أحقيته بالخلافة
   لأن أحب الناس إليه أولى بالنيابة عنه .
  - ٥ أن بناء المساجد على القبور من سنن الأمم السابقة .
    - ٦ \_ تحريم اتخاذ المساجد على القبور .
      - ٧ \_ وجوب سد الذرائع .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم بناء المساجد على القبور ، فكيف بعبادة أصحابها .

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث نهى الحديث عن بناء المساجد على القبور لما في ذلك من تعظيم أصحاب القبور، والتعظيم نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك

المناقشية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : إني ، أبرأ ، خليل ، فإن الله اتخذني خليلا ، خليلا ، خليلا .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . دـ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند

\* \* \*

ولأحمد بسند جيّد عن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ مرفوعاً : « إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ الساعةُ وهم أحياءً . والذين يتَخِذون القبورَ مساجدَ » رواه أبو حاتم في صحيحه (١) .

# شـــرح الكلمـات:

إن من شرار الناس من تدركهم الساعة : أي أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الناس .

والذين يتخذون القبور مساجد : أي ومن شرار الناس الذين يبنون على القبور مواضع للعبادة .

#### الشكرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله ﷺ في هذا الحديث عن صنفين من شرار الناس ، وهما اللذين تقوم عليهما الساعة :

١ ـ الذين يبنون على القبور مواضع للعبادة .

٢ - أو يصلون عندها بدون بناء، وذلك لما يترتب على اتخاذ القبور مساجد من تعظيم أصحاب القبور وتقديسهم والتبرك بتربتهم الذي لا يمكن أن تقبله الفطرة السليمة ولا يجيزه من في قلبه مثقال ذرة من إيهان لأنه تحريف للكلم عن مواضعه ومصادمة للنصوص الصحيحة من الكتاب والسنة المطهرة . . .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (١/ ٤٣٥) وصححه الشيخ أحمد شاكر (٣٨٤٤) وابن حبان (٣٤٠) في الصلاة والطبراني في الكبير رقم (١٠٤١) من حديث عاصم بن أبي النجود وقال ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم (١٥٨) إسناده جيد .

الفوائــــــد :

١ معجزة للنبي ﷺ حيث وقع ما أخبر به من بناء المساجد على القبور.

٢ - أن الساعة لا تقوم على مؤمن .

٣ - إثبات قيام الساعة

٤ - تحريم بناء المساجد عل القبور أو الصلاة عندها بدون بناء لأن
 المسجد اسم لما يسجد فيه ولو لم يكن فيه بناء .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم بناء المساجد على القبور والصلاة عندها فكيف بمن عبد أصحابها . مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث وصف الحديث متخذ المساجد على القبور بشرار الناس ، وذلك لما فيه من التعظيم لأصحابها ، والتعظيم نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

ملاحظـــة :

الجمع بين هذا الحديث وبين حديث ثوبان أن يفسر قوله ﷺ في حديث ثوبان (حتى يأتي أمر الله) بموت الطائفة المنصورة وانقراضها فيزول التعارض ويكون المعنى لن يخذلوا ما داموا موجودين .

المناقشية :

أ - اشرح الكلمات الآتية : إن من شرار الناس من تدركهم الساعة ،
 والذين يتخذون القبور مساجد .

- ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- جـــ أستخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
- د \_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده .
  - ه\_\_ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

#### ملاحظيية :

أحكام القبور أربعة:

- ١ \_ زيارة الرجال لها بدون سفر وهذا مستحب لأنه يذكر بالآخرة .
- ٢ \_ البناء على القبور وإيقاد السرج وهذا محرَّم لأنه وسيلة إلى الشرك .
- ٣ دعاء أصحابها استقلالًا أو توسطاً بهم وهذا شرك أكبر لأن الدعاء
   نوع من العبادة وصرفه لغير الله شرك
  - ٤ \_ زيارة النساء للقبور وهذا حرام لقوله ﷺ لعن الله زائرات القبور .

# تتمة في أصل المتن من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية :

فقد نهى عنه في آخر حياته ولعن وهو في السياق من فعله والصلاة عندها من ذلك وإن لم يبن مسجداً وهو معنى قولها خشي أن يتخذ مسجداً فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً ، بل كل موضع يصلي فيه يُسمَّى مسجداً ، كما قال على الأرض مسجداً وطهوراً »

# ( باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله )

روى مالك (١) في الموطّأ أن رسول الله ﷺ قال : « اللَّهُمَّ لا تَخْعَلْ قَبري وَنْناً يُعْبَد ، اشْتَدَّ غَضبُ الله عَلَى قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبورَ أنبيائِهم مساجد »(٢).

# شـــرح الكلمات:

وثناً يعبد : الوثن هو كل ما عبد من دون الله . اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد : يعنى بنوا عليها مواضع للعبادة

## الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا الراوي في هذا الحديث أن النبي على سأل ربه أن يحمي قبره من أن يعبد من دون الله ثم بين على ما يترتب من غضب الله على من اتخذ المساجد على قبور الأنبياء فكيف بمن عبد أصحابها.

<sup>(1)</sup> هو مالك بن أنس بن مالك الأصبحي ، أبو عبد الله المدني إمام دار الهجرة . توفي رحمه الله سنة (١٧٩هـ)

<sup>(</sup>٢) مالك في الموطأ (٨٥) في قصر الصلاة في السفر ، باب جامع الصلاة مرسلاً . ولكن . رواه أحمد في المسند (٢/ ٢٤٦) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه مسنداً بلفظ ...
« اللهم لا تجعل قبرى وثناً ، لعن الله قوماً اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد » وقال

الأرناؤوط في تحريج كتاب التوحيد « حديث صحيح » .

#### الفوائد:

- ١ \_ قصد القبور لتعظيمها عبادة لها فيكون شركاً مهما كان قُرب صاحبها من الله .
  - ٢ \_ إثبات صفة الغضب لله على الوجه اللائق به سبحانه.
    - ٣\_ تحريم بناء المساجد على القبور.
    - ٤ ـ تحريم الصلاة عند القبور ولو لم يبن مسجداً . .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن القبور ستتخذ أوثاناً في هذه الأمة ، لذا سأل الله بأن يحمي قبره من أن يتخذ وثناً .

#### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن اتخاذ القبور مساجداً وسيلة لعبادة أصحابها وذلك شرك مناف للتوحيد .

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية: وثناً يعبد، اتخذوا قبور أنبيائهم مساحد.
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
- د \_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يُصمِّرها أوثاناً تُعبد من دون الله .
  - هـ ـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .
  - \* \* \*

ولابن جرير (١) بسنده عن سُفيان (٢) عن منصور (٣) عن مُجاهِدٍ (٤) « أَفَرَأَيتُم اللَّاتَ والعُزَّى ومناةَ النَّالِثةَ الأَخْرَى » (٩) قال : « كان يَلتُ السَّويقَ ، فهات فَعَكَفُوا على قَبره » وكذا قال أبو الجوزاء (١) عن ابن عباس « كان يلتُ السَّويقَ للحَاجِ » .

## مناسسبة الأثر للباب وللتوحيد

حيث أفاد الأثر بأن اللاّت في الأصل اسم لرجل صالح كان يلت السويق للحجاج، فلما مات غلو في قبره واتخذوه صنماً يعبد من دون الله، فعلى هذا كل قبر غلا الناس في تعظيمه سيؤدي إلى عبادته وإن لم يسمونه عبادة.

\* \*

<sup>(</sup>٢) هو سفيان الثوري أمير المؤمنين في الحديث ، توفي سنة (١٦١)هـ ، رحمه الله

 <sup>(</sup>٣) هو منصور بن المعتمر بن عبد الله السلمي . ثقة ثبت ، توفي سنة (١٣٢)هـ .
 (٤) هو محاهد بن حمر أبو الحجاج المجذوب مدلاهم المك ، ثقق ، إمام في الدفر

 <sup>(</sup>٤) هو مجاهد بن جبر أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ، ثقة ، إمام في التفسير، توفي
 رحمه الله سنة (١٠٤) هـ .

<sup>(</sup>٥) النجم : الآية ١٩

<sup>(</sup>٦) هو أوس بن عبد الله الربعي ، توفي رحمه الله سنة (٨٣) هـ .

وعن ابن عباس (رضي الله عنهم) قال: «لَعَنَ رسولُ الله ﷺ زَائِراتِ القُبُورِ والمتَّخِذينَ عليها المساجدَ والسُّرُجَ » رواه أهل السنون (١).

## شـــرح الكلمـات:

لعن : اللعن من الله الإبعاد والطرد عن رحمته ، ومن الخلق السب والشتم .

زائرات: المرادبه النساء.

المتخذين: الجاعلين.

المساجد : مواضع للعبادة ولو لم يوجد بناء .

السرج: المراد بها الإنارة بجميع أنواعها.

## الشمرح الإجمالي:

يلعن النبي ﷺ في هذا الحديث ثلاثة أصناف من الناس وهم :

- النساء اللاتي يزرن القبور ، وذلك لما فيهن من الضعف المؤدي إلى جزعهن وندبهن ونياحتهن على الميت .
- ٢ والمتخذين مواضع للعبادة على القبور ، لأن ذلك يؤدي إلى
   تعظيمها وبالتالي إلى عبادتها .
- ٣ \_ والمشعلين السرج عليها لما في ذلك من إضاعة المال بدون فائدة

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود رقم ( ٣٢٣٦) في الجنائيز ، باب في زيارة القبور ، والترمذي في الصلاة ( ٣٢٠) ، والنسائي (٤ / ٩٥، ٩٥) في الجنائز ، وابن ماجة برقم ( ١٥٧٥) في الجنائز ، باب ما جاء في النهي عن زيارة القبور ، وقال أحمد شاكر في شرحه على الترمذي حديث

ولأنه يؤدي إلى تعظيمها المسابه لتعظيم أصحاب الأصنام لأصنامهم . ولعل في هذا الحديث موعظة وذكرى لمن يبنون المساجد على قبور الصالحين والزعاء ويعظمونها فيخشعون عندها ما لا يخشعون في المساجد ، وهذا من أعظم المنكرات ، بل من الكبائر التي تجب إزالتها كما وضحه هذا الحديث ولأن رسول الله لا يلعن إلا على كبرة .

#### 

- ١ حواز لعن الفُسّاق على سبيل العموم .
   ٢ ـ تحريم زيارة القبور للنساء .
- ٣ ـ تحريم اتخاذ المساجد والسرج على القبور .
- ٤ ـ من مقاصد الشريعة سد كل ما يؤدي إلى الشرك .
  - ٥ ـ تحريم إضاعة المال بدون فائدة .
  - مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث نهى على عن الغلو في القبور ببناء المساجد عليها وإشعال السرج عليها وذلك لأنه يؤدي إلى تعظيم أصحابها فيصيرها أوثاناً تعبد بالتعظيم.

#### ملاحظــــة

ـ العلة في النهي عن اتخاذ المساجد والسرج على القبور ما يترتب على ذلك من التعطيم لأصحاب القبور وليس لأجل نجاسة القبور.

ب - الجمع بين هذا الحديث وبين قوله ﷺ كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور ألا فزوروها . - إن حديث الباب خاص بنهي النساء - والحديث الآخر عام ، والخاص مقدم على العام .

#### المناقشية:

أ \_ اشرخ الكلمات الآتية : لعن ، زائرات ، المتخذين ، المساجد ، السرج .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من دون الله .

هـ ـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في حِمَايةِ المصطفى عَلَيْ جَنابَ التوحيد وسَدّهِ كلَّ طريق يوصلُ إلى الشَّركِ

وقول الله تعالى : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِيْمٌ مَا عَنِيْمٌ مَا عَنِيْمٌ مَا عَنِيْمٌ عَلَيْهُ مَا عَنِيْمٌ عَلَيْهُ مَا عَنِيْمٌ مَا الْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ (١) . شــــرح الكلمات :

رسول: مرسل من الله والمراد به نبينا محمدﷺ .

من أنفسكم خطاباً للعرب ، والمعنى أن هذا الرسول منكم أيها العرب ينطق بلسانكم وتعرفون نسبه وشرفه وأمانته .

. عزیز علیه : شدید علیه .

ما عنتم : ما يشق عليكم .

حريص عليكم: كثير الحرص على نفعكم وإيهانكم وهداكم رؤوف: الرأفة هي كثرة الشفقة.

رحيم : كثير الرحمة .

الشــــرح الإجمالي :

يمتن الله في هذه الآية على الناس وفي مقدمتهم العرب حيث بعث فيهم رسولاً من جنسهم ينطق بلغتهم ويعرفون نسبه وشرفه وأمانته ، ثم وصف الله ذلك النبي ببعض الصفات السامية التي تستوجب اتباعه

وتصديقه مبيّناً أنه يشق عليه ما يشق على أمّته، وأنه حريص على نفعهم وهدايتهم وأنه كثير الشفقة والرحمة بهم .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : الآية ١٢٨

#### الفوائسسد:

بيان نعمة الله على البشر وفي مقدمتهم العرب ببعثة هذا النبي الذي أنقذهم الله به من مهاوي الشرك والرذيلة .

٢ \_ بيان حرص النبي ﷺ على أمته .

# مناسبة الآية للباب وللتوحيد :

حيث دلت الآية على حرص النبي ﷺ على أمته وهذا يقتضي حيايته لجانب التوحيد وسده كل طريق يؤدي إلى الشرك وقد فعل ذلك ، فنهى عن تعظيم القبور بالبناء وفي مقدمتها قبره عليه الصلاة والسلام .

#### المنـــاقشــــــــــة :

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: رسول، من أنفسكم، عزيز عليه، ما عنتم، حريص عليكم، رؤوف، رحيم.

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج فائدتين من الآية مع ذكر المأخذ .

. وضع مناسبة الآية لباب ما جاء في حماية المصطفى على جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك، ثم وضع مناسبتها للتوحيد

杂 恭 张

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - قال : قال رسولُ الله على : « لا تَجْعَلُوا بِيُوتِكُم قُبُوراً ولا تَجْعَلُوا قَبْري عيداً وصَلُّوا عليَّ فإنَّ صَلاَتَكُمْ تَبْلُغُني حيثُ كنتم » رواه أبو داود بإسناد حسن . ورواتُه ثقات (١) .

# شـــرح الكلمـات:

لا تجعلوا بيوتكم قبوراً: لا تجعلوها بمنزلة القبور فتعطلوها من الصلاة والقراءة والذكر.

ولا تجعلوا قبري عيداً : لا تزوروا قبري على وجــه مخصـوص واجتهاع معهود في زمن مخصوص .

عيداً : العيد هو ما يعتاد مجيؤه وقصده من زمان أو مكان

فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم : أي ما يكون من صلاتكم وسلامكم فإنه يبلغني سواء كنتم عند قبري أو بعيداً عنه .

# الشـــرح الإجالي:

يخبرنا أبو هريرة - رضي الله عنه - في هذا الحديث أن النبي على نهى عن هجر البيوت وتعطيلها من ذكر الله وعبادته ، ونهى عن اتخاذ قبره مزاراً يُزار على وجهٍ مخصوص في زمن مخصوص ، ثم أمر بالصلاة عليه مبيناً أن الصلاة عليه تبلغه من أي مسلم كان وفي أي مكان كان .

<sup>(</sup>١) أبو داود في المناسك (٢٠٤٢) باب في زيارة القبور ، وصححه النووي في الأذكار (ص ٩٣) وكذا حسنه الألباني ، وقال الأرناؤوط حديث صحيح بطرقه .

#### الفوائسيد:

- ١ ـ تحريم هجر البيوت من عبادة الله .
  - ٢ \_ تحريم الصلاة في المقابر .
- ٢ \_ تحريم زيارة قبر النبي ﷺ على وجهٍ مخصوص في زمنٍ مخصوص
   وكذلك زيارة كل قبر .
  - ع \_ وجوب الصلاة على النبي ﷺ .
  - والسلام على النبي تبلغه حيث كان المصلي .
    - انتفاع الأموات بدعاء الأحياء .

# مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دلَّ الحديث على تحريم اتخاذ قبره عيداً وذلك حماية منه لجانب التوحيد وسد كل طريق يؤدي إلى الشرك .

#### ملاحظية

√ قال بعضهم: نهى النبي عن اعتياد قبره يقتضي ملازمة القبر والمداومة على زيارته ، وهذا التأويل باطل من عدة وجوه: أحدها: أن هذا فيه تلبيس وإيهام والشريعة لم تأت إلا بالوضوح والصراحة. الثاني الوكان قصد النبي على ما ذكره هؤلاء لفعله أهل بيته ولأمروا به النالث: أن الصحابة (رضي الله عنهم) لم يُؤثر عنهم أنهم أمروا بذلك أو عملوه وهم أدرى بقصد النبي على .

المنساقشــــــــة

أ - اشرح الكلمات الآتية: لا تجعلوا بيوتكم قبوراً ، لا تجعلوا قبري عيداً ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د- وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في حماية المصطفى على جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك . ثم وضّح مناسبته للتوحيد .

\* \* \*

وعن على بن الحسين (١) أنَّه رَأَى رَجُلاً يجيء إلى فُرْجَة كانت عند قبر النبيّ فَيَدْخُلُ فيها فَيدْغُو ، فَنَهاه وقال : ألا أُحَدِّثُكُم حَديثاً سمعته من أبي عن جدِّي عن رسول الله على قال : « لا تَتَخذوا قَبْرِي عِيداً ولا بُيُوتَكُم قَبُوراً وصلُّوا على فإنَّ تَسْلِيمَكُمْ لَيَبْلُغُني أينها كنتم» رواه في المُخْتارة (١). شمرح الكلمات :

فرجة : كوة أو حوحة .

لا تتخذوا : لا تجعلوا .

<sup>(</sup>١) هو علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب المعروف (بـزين العابدين) من أفضل التابعين وأعلمهم ، توفي رحمه الله بمنة (٩٣) هـ

<sup>(</sup>٢) رواه الضياء المقدمي في المحتارة ، وأحمد في المسند (٢ / ٣٦٧) وأبو داود (٢٠٤٢) وإسماعيل القاضي في ( فضل الصلاة على النبي ، وقم (٢٠) وقال الأرناؤوط في تخريج كتاب

التوحيد . حديث صحيح بشواهده وطرقه .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا على بن الحسين ( رضي الله عنه ) بأنه رأى رجلًا يدعو الله سبحانه عند قبر النبي وأنه نهاه عن ذلك مستدلًا بحديث النبي الذي ورد فيه النهي عن اعتياد قبره للزيارة ، والنهي عن تعطيل البيوت من عبادة الله وذِكره وتشبيهها بالمقابر مخبراً أن سلام المسلم سيبلغه وفي أي مكان كان فيه المسلم .

#### الفوائــــد .

١ \_ وجوب إنكار المنكر .

٢ ـ تحريم قصد قبر النبي ﷺ لأجل الدعاء وكذا كل قبر.

٣ \_ تحريم تعطيل البيوت من عبادة الله وذكره .

٤ \_ تحريم الصلاة في المقابر.

٥ ـ بيان أن سلام المسلِّم يبلغ رسول الله بَعُد من قبره المسلِّم أو قَرُب.

٦ \_ انتفاع الأموات بدعاء الأحياء .

# مناسبة الحديث للباب وللتوحيد :

حيث دل الحديث على تحريم اعتياد قبر النبي ﷺ لأجل الدعاء وغيره وذلك حماية منه لجانب التوحيد وسد كل طريق يؤدي إلى الشرك .

#### مــلاحظــــــة :

شد الرحال من أجل زيارة قبر النبي على حرام لقوله على : « لا تشدوا الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام ، ومسجدي هذا ، والمسجد الأقصى » . فعلى هذا من شد الرحال لقصد الصلاة في مسجد

المناقشية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : فرجة ، لا تتخذوا .
 ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخد

د ـ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في حماية المصطفى عَلَيْ جناب

التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك . ثم وضح مناسبته للتوحيد .

**.** . .

# بأب ما جاء أنَّ بعض هذه الأمَّة يَعبُدُ الأوثان

# ش\_\_\_رح الكمات:

ألم تر: ألم تنظر نظر تعجب وإنكار .

أوتوا: أعطوا .

نصيباً من الكتاب: حظاً من الكتاب.

الجبت : الصنم أو السحر والمراد بالذين أوتوا نصيباً من الكتاب هم اليهود .

الطاغوت : الشيطان ، وقيل : كل ما عبد من دون الله وهو راض ٍ بالعبادة .

# الشـــرح الإجمالي:

يوجِّه الله سبحانه وتعالى نظر نبيِّه محمداً والسلمين عامة الله بعض تصرفات اليهود الشاذة المنكرة ، وذلك أنهم صدَّقوا بعبادة الأوثان وفضلوا عبادتها على عبادة المؤمنين لربهم بها في ذلك رسول الله وصحبه مع أن اليهود يعلمون في كتبهم السابقة أن دين الإسلام أفضل

سورة النساء : الآية ١٥ .

من عبادة الأوتبان ، وأن رسول الله حق وأن ما جاء به حق ، ولكن أعهاهم الحسد والحقد وألجمهم عن النطق بالصواب فداهنوا الكفار وصانعوهم . ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون .

الفوائسيد:

١ ـ إثبات انحراف أهل الكتاب

٢ ـ أن المداهنة في الدين وكتمان الحق من صفات اليهود .

٣ ـ وجود الشرك في أهل الكتاب .

مناسبة الآية للساب وللتوحيد:

حيث دلت الآية على وجود الشرك في أهل الكتاب وقد ثبت أن هذه الأمة ستعمل ما عمله أهل الكتاب ومن ذلك الشرك .

ملاحظية :

سبب نزول الآية التي شرحناها كها رواه الإمام أحمد عن ابن عباس قال : لما قدم كعب بن الأشرف مكة قالت قريش ، ألا ترى إلى هذا الصنبور(۱) المنبتر من قومه يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج وأهل السدانة ، قال : أنتم خير ، فنزلت فيهم : ﴿ إِنْ شَانَتُكُ هُو الأَبِتر ﴾ وفي كعب وقومه نزل قوله تعالى : ﴿ أَلَم تَر إِلَى الذين أُوتُوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ﴾ إلى قوله : ﴿ نصيرا ﴾

<sup>(</sup>١) قال ابن منظور: الصنبور من النخلة سَعاف تنبت في جزع النخلة غير مستارضة في الأرض، فمسراد كفار قريش أن محمداً ﷺ صُنبور نبت في جزع نخلة، فإذا قلع انقطع انظر لسان العرب (٤ / ٤٦٩).

#### المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: أوتوا، نصيباً، الجبت، الطاغوت. ب\_ اشرح الآية شرحاً إجماياً.

جـ ـ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان . ثم وضح مناسبتها للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى: ﴿ قُل هَلْ أُنْبَكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذَلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللَّهِ مَنْ لَعَنْهُ اللَّهِ مَنْ لَعَنْهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مَنْهُمُ القَرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطَّاغُوتَ أُولَئِكَ شَرٌّ مَكَانَاً وَأَضَلُّ عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ (١).

# ش\_\_\_\_رح الكلمات:

قل : الخطاب للنبي ﷺ .

أنبئكم : أخبركم

بشر من ذلك مثوبة عند الله : أي جزاء عند الله يوم القيامة . من لعنه الله : أبعده وطرده من رحمته

وغضب عليه : سخط عليه .

وجعل منهم القردة والخنازير: أي مسخهم وحولهم إلى قردة وخنازير. وَعَبَدَ الطاغوت: أي وعبد الأوثان.

ر. شرَّ مكاناً : أكثر شراً من غيرهم .

وأضل عن سواء السبيل: وأكثرهم بعداً عن الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية ٦٠ .

الشـــرح الإجمالي :

قل يا محمد لهؤلاء الكفار من أهل الكتاب هل أخبركم بمن هو أسوأ جزاءاً يوم القيامة مما تظنونه بنا ، هم أنتم الذين أبعدهم الله من رحمته وغضب عليهم ومسخهم قردة وخنازير وعبدوا الأصنام فلهذه الصفات الخبيئة أخبر الله أنهم أشر من غيرهم وأبعد عن الصواب

الفوائــــد:

١ - جواز لعن الكفار على سبيل العموم .

٢ - إثبات صفة الغضب لله سبحانه على الوجه اللائق به سبحانه.
 ٣ - إثبات مسخ قوم من أهل الكتاب قردة وخنازير.

٤ ـ وجود الشرك في أهل الكتاب .

٥ -قدتكون المعاصي سبباً للعقوبة في الدنياكماهي سبب للعقوبة في الآخرة .

مناسبة الآية للباب وللتوحيد :

حيث دلت الآية على وجود الشرك في أهل الكتاب بعبادتهم للطاغوت وقد ثبت أن هذه الأمة ستعمل ما عمله أهل الكتاب ومن ذلك الشرك.

ملاحظـــة:

مسخ الله بعض اليهود قردة وذلك لأن القردة يشبهون في الظاهر الأناسي وهم ليسوا منهم ، وكذلك اليهود في تحايلهم على المحرم فإن أعمالهم تشبه الحق في الظاهر وهي في الباطن باطلة .

أ \_ اشرح الكلمات األاتية : قل ، أنبئكم ، بشر من ذلك مثوبة عند

الله ، من لعنه الله ، وغضب عليه ، وجعل منهم القردة والخنازير ، وعبد الطاغوت ، شر مكاناً ، وأضل عن سواء السبيل .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان . ثم وضح مناسبتها للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ وَكَذَٰلِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَيْبَ فيها إِذْ يَتَنَازَعُونَ بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَانَاً رَبُّهُمْ أَمْرِهُمْ فَقَالُوا ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَانَاً رَبُّهُمْ أَعْلَمُ بِهِمْ قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذِنَ عَلَيْهِمْ مَسْحَدًا ﴾ (١) مُسْحدًا ﴾ (١) .

# ش\_\_\_\_رح الكلمات:

أعترنا عليهم: دللنا عليهم ، والضمير لأهل الكهف.

ليعلموا: الضمير عائد على الذين عثروا على أهل الكهف.

وعد الله : وعده بالبعث .

لا ريب فيها: لا شك في قيام الساعة -

أمرهم : أي ما ينبغي أن يعمل في شأن أهل الكهف .

قال الذين غلبوا على أمرهم : أي قال رؤساؤهم الذين غلبوا بالسلطة . لنتخذن عليهم مسجدا: سنبني فوق أصحاب الكهف موضعاً للعبادة .

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : الآية ٢١ .

الشـــرح الإجمالي :

يخبرالله تعالى في هذه الآية أنه أطلع الناس في ذلك الوقت على أصحاب الكهف ، وأن الحكمة في ذلك ليبرهن على صحة البعث بعد الموت ثم أخبر عما جرى من النزاع بين الناس حين ذاك وأن بعضهم رأى البناء عليهم وتفويض أمرهم إلى الله وأن البعض الآخر رأى بناء المساجد عليهم.

الفسوائـــــد :

١ - إثبات قصة أهل الكهف.

٢ - إثبات البعث بعد الموت .

٣ ـ اتخاذ المساجد على القبور من سنن الأمم السابقة ـ

مناسبة الآية للباب وللتوحيد:

حيث دلت الآية على أن أهل الكتاب قد بنوا المساجد على القبور وقد لعنهم النبي عليه الصلاة والسلام من أجل ذلك لما أفضى بهم عملهم هذا إلى عبادة أصحابها ، وقد ثبت أن هذه الأمة ستعمل ما عمله أهل الكتاب فستبني المساجد على القبور وستعبد أصحابها في النهاية

المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية: أعثرنا عليهم، ليعلموا، وعد الله، لا ريب فيها، أمرهم، قال الذين غلبوا على أمرهم، لنتخذن عليهم مسجدا.

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً

استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخد

د - وضح مناسبة الآية لباب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان

ثم بين مناسبتها للتوحيد .

\* \* \*

وعن أي سعيد ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال : ﴿ لَتَتَبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَذْوَ القَّذَةِ بِالقُّذَةِ حتى لو دخلوا جُحْرَ ضَبً لَدخَلْتُموه، قالوا : يا رسول الله ، اليهود والنصارى ؟ قال : فمن ؟ » أخرجاه (١) .

# شـــرح الكلمات:

سنن : طرق .

حذو القذة : مساوي ريشة السهم .

# الشـــرح الإجالي:

يخبرنا أبو سعيد \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله الله المحمد الأمة ستقلد الأمم السابقة في عاداتها وسياساتها ودياناتها وأنها ستحاول مشابهتهم في كل شيء كها تشبه ريشة السهم للريشة الأخرى ، ثم أكد هذه المشابهة والمتابعة بأن الأمم السابقة لو دخلت جحر ضب مع ضيقه وظلمته لحاولت هذه الأمة دخوله ، ولما استفسر الصحابة \_ رضي الله عنهم \_ عن المراد بمن كان قبلهم وهل هم اليهود والنصارى أجاب بنعم .

#### الفوائسد:

١ ـ بيان معجزة للنبي ﷺ حيث تحقق ما أخبر به .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٦/ ٣٤٥٦ ) في أحاديث الأنبياء باب ما ذكر عن بني إسرائيل ومسلم (١) رواه البخاري ( الفتح ، باب اتباع سنن اليهود والنصاري .

٢ \_ توضيح الأشياء المعنوية بالأمثلة الحسية من أساليب التعليم في الإسلام

٣ ـ تحريم مشابهة أهل الكتاب .

٤ \_ سؤال أهل العلم عها خفي حكمه .

مناسبة الحديث للياب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على أن هذه الأمة ستعمل ما عمله أهل الكتاب ، ومن عمل أهل الكتاب عبادة الأوثان .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : سنن ، حذو ، القذة .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجهالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان ثم وضح مناسبته للتوحيد .

\* \* \*

ولمسلم عن ثوبان (۱) - رضي الله عنه - أن رسول الله على قال « إن الله زَوَى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها ، وإن أمتي سيبلغ مُلْكُها ما زُويَ لي منها وأعطيت الكَنْزَينِ الأحمر والأبيض وإني سألت ربي لأمتي أن لا يُهلِكها بسنة بعامة وأن لا يُسلِّط عليهم عدواً من سوى أنفسهم فيَسْتَبِيحَ بَيْضَتَهُمْ ، وإنَّ ربي قال : يا محمد إذا قضيت قضاءً فإنه لا يُرد وإني أعظيتك لأمتك أن لا أهلكهم بسنة بعامة ، وأن لا أسلِّطَ عليهم عَدوًا مِنْ سوى أنفسهم فيَسْتَبِحَ بَيْضَتَهُم ولو اجتمع مَنْ بأقطارها ، حتى يكون بعضهم يُهْلِكُ بعضاً ويَسْبي بعضهم بعضاً .

<sup>(</sup>١) هو توبان مولى رسول الله ﷺ ، صحبه ولازمه ونزل بعده الشام ومات بحمص سنة (٥٤)هـ.

ورواه البرقاني في صحيحه وزاد: وإنها أخافُ على أُمَّتِي الأئِمةَ المضِلِّينَ وإذا وقَعَ عليهم السيفُ لم يُرْفَع إلى يوم القيامة ولا تقومُ الساعة حتى يَلْحَقَ حَيِّ مِنْ أَمْتِي بالمشركين وحتى تَعبُد فِئامٌ من أمْتِي الأوثانَ وإنه سيكونُ في أمْتِي كذابون ثلاثون كلهم يزعُمُ أنه نبيُّ وأنا خاتم النَّبيين لا نبيُّ بعدي . ولا تزال طائفة مِنْ أُمْتِي على الحق منصورة لا يَضرُهم مَن خَذَهُم ولا مَنْ خَالفهم حتى يأتيَ أمرُ الله تبارك وتعالى »(١) .

# شـــرح الكلمـات:

زوى لي الأرض : جمعها لي .

الكنزين الأحمر والأبيض: هما كنزي قيصر وكسرى، وعبَّر عن كنز قيصر بالأحمر لأن غالبه الذهب، وعن كنز كسرى بالأبيض لأن غالبه الجواهر والفضة.

سنة: جدب.

بعامة : عامة في إهلاكهم ، والباء زائدة .

يستبيح: يستحل.

بيضتهم: معظمهم وجماعتهم.

إذا قضيت قضاءاً فإنه لا يرد: أي إذا حكمت حكماً مبرماً لا ينقض

أقطارها : جوانبها .

الأئمة المضلين : هم الأمراءِ والعلماء والعُبَّاد الذين يُقتدي بهم الناس فيحكمون فيهم بغير علم فيضلون ويُضلون.

إذا وقع عليهم السيف : إذا بدأ فيهم القتل ظلماً وقد ابتدىء ذلك بقتل عثمان ( رضي الله عنه ) ظلماً .

<sup>(</sup>١) مسلم (٢٨٨٩) في الفتن ، باب هلاك هذه الأمة بعضهم ببعض .

حي : قبيلة

فئام: جهاعات

الأوثان : جمع وثن ، وهو ما عبد من دون الله

خاتم النبيين: أي آخرهم .

حتى يأتي أمر الله : الظاهر أنه ما روي من قبض ما بقي من أرواح المؤمنين بالريح الطيبة حتى لا يبق إلا الأشرار فتقوم عليهم الساعة .

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي في هذا الحديث أن الله جمع له الأرض فرأى مشارقها ومغاربها وأن ملك أمته سيبلغ ما رأى وأنه سأل الله عز وجل ألا يهلك أمته بجدب عام وألا يسلط عليهم عدواً من غيرهم يستحل جهاعتهم ومعظمهم ، وأن الباري تبارك وتعالى قد استجاب له ذلك إلا أن يحدث النزاع فيها بينهم ويحمل بعضهم على بعض السلاح فحين ذلك سيقتل بعضهم بعضاً ، ثم بين في أخطر شيء يخافه على أمته وهم الزعهاء المضلون الذي يقتدى بهم فيحكمون في الناس بغير علم فيضلون أنفسهم وغيرهم وأن القتل إذا ابتدا في هذه الأوثان ، وأنه سيظهر في أمته ثلاثون شخصاً يدعون النبوة كذباً ، لكن الأوثان ، وأنه سيظهر في أمته ثلاثون شخصاً يدعون النبوة كذباً ، لكن رسول الله في أخبر أنه آخر الأنبياء وأنه لا نبي بعده ، وحتى لا يتسرب اليأس إلى نفوس المسلمين بَشرهم أن جهاعة من أمته سيبقون على الحق منصورين لا يضرهم من خذاهم أو كاد لهم حتى يأتي أمر الله .

- ٢ \_ إباحة الغنائم للمسلمين .
- ٣ \_ حرص النبي ﷺ على أمته .
  - ٤ \_ إثبات صفة القول لله .
- أن سبب هلاك هذه الأمة هو النزاع فيها بينهم .
  - ٦ \_ بيان خطر الأئمة المضلين والتحذير منهم .
    - ٧ \_ وجود الشرك في هذه الأمة .
- ٨ ـ تكذيب كل من يدعي النبوة بعد النبي محمد ﷺ .
  - ٩ \_ محمد ﷺ هو خاتم النبيين .
  - ١٠ ـ استمرار الحق في هذه الأمة حتى يأتي أمر الله .

# مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث أن بعض هذه الأمة سيعبد الأوثان.

#### المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآية : زوى لي الأرض ، الكنزين الأحمر والأبيض ، سنة ، بعامة ، يستبيح ، بيضتهم ، أقطارها ، إذا وقع عليهم السيف ، الأوثان ، خاتم النبيين .

- ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج عشر فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
- د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان ثم وضح مناسبته للتوحيد

# « باب ما جاء في السحر »

وقول الله تعالى: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْك سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْهَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنْزِلَ عَلَىٰ المُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدِ حَتَّىٰ يَقُولًا إِنَّهَا نَحْنُ فَتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرْ فَيَتَعَلَّمُ وَنَ مَنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بِيَنْ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بضَارِينَ به مِنْ أَحَد إِلا بإِذْنِ اللَّهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرَّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنَ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ وَلَبَثْسَ مَا شَرَوا بِهِ إِنْفَسَهُمْ لَق كَانُوا يَغْلَمُونَ ﴾(١) .

شـــرح الكلمبات:

واتبعوا : فعلوا .

ما تتلو الشياطين : أي ما تقوله وتقرؤه . على مُلْك سليمان: على عهد سليمان.

وما كفر سليمان: أي وما كان سليمان ساحراً كما زعمت اليهود .

ولكن الشياطين كفروا: أي بتعليمهم للناس السحر.

بابل: مكان في العراق.

هاروت وماروت : هما ملكان كها قال تعالى : ﴿ وَمَا أَنْزُلُ عَلَى الملكين ببابل هاروت وماروت ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الآية ١٠٢

فتنة : اختبار وابتلاء للعباد .

فلا تكفر: فلا تكفر بتعلمك السحر.

ولقد علموا: أي اليهود.

لن اشتره: أي استبدل ما تتلو الشياطين بكتاب الله ومتابعة رسوله.

خلاق: نصيب.

## الشرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن اليهود عدلوا عن كتاب الله وأخذوا بالسحر الذي تقوَّلته الشياطين على عهد مُلْك سليهان ونسبوه إلى سليهان عليه السلام، ثم بين الله سبحانه وتعالى أن سليهان لم يكن ساحراً كها زعموا ولكن الشياطين هم السحرة وهم الذين كفروا بتعليمهم للناس السحر، ثم بين الله سبحانه وتعالى شيئاً من مقاصد الذين يتعلمون السحر وهو تفريقهم بين المرء وزوجه ولكن الله أخبر أنه لا يتم تأثير السحر إلا بإذنه وأن من اعتاض بالسحر عن دين الله فإنه ليس له في يوم القيامة نصيب ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون.

#### الفوائــــد:

- ١ \_ أن السحر من عمل الشياطين .
  - ٢ \_ تبرئة سليهان من السحر .
  - ٣ \_ أن تعلم السحر وتعليمه كفر .
- إثبات تأثير السحر بإذن الله وأنه حقيقة .
  - ٥ \_ نفي النفع عن السحر .
  - ٦ \_ حقارة الساحر ودناءته .

مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على أن السحر كفر.

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث حذرت الآية من السحر الذي لا يتم إلا بالشرك ، والشرك منافى للتوحيد .

مـــلاحظـــــــة :

- تعريف السحر لغة واصطلاحاً: لغة: هو ما خفي ولطف سببه ، واصطلاحاً السحر عزائم ورقي وعقد يؤثر في القلوب والأبدان فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه ، بإذن الله(١).

ب - حكم تعليم السحر وتعلمه: كفر عند أحمد ومالك وأبي حنيفة

أ - اشرح الكلمات الآتية : واتبعوا ، ما تتلو الشياطين ، على ملك سليمان ، وما كفر سليمان ، ولكن الشياطين كفروا ، بابل ، هاروت ، ماروت ، فتنة ، فلا تكفر ، ولقد علموا لمن اشتراه ،

<sup>(</sup>١) قال الراغب: السحر يطلق على معانٍ: أحدهما ما لطف ودق.

الثاني : ما يقع بخداع وتخييلات لا حقيقة لها .

الثالث: ما يحصل بمعاونة الشياطين بضرب من التقرب إليهم .

الرابع : ما يحصل بمخاطبة الكواكب واستنزال روحانياتها برعمهم

قال المازري : جمهور العلماء على إثبات السحر وأن له حقيقة ويدل عليه الكتاب والسنة حمحة

- ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
  - د ـ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في السحر .
    - هـ \_ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

#### \* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ الْكِتَابِ يُوْمِنُونَ بِالْجُبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ للَّذِينَ كَفَرُوا هَوُّلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلًا ﴾(١) .

# شرح الكلمات:

أوتوا: أعطــوا .

نصيباً من الكتاب: حطاً من الكتاب.

الجنبت : الســـحر .

الطاغوت: الشيطان.

### الشــرح الإجمــالي:

يوجه الله أنظار المسلمين وفي مقدمتهم رسول الله عليه الله الله الله الله الله الله السحر بعض أهل الكتاب من الإعراض عن الحق ، حيث اختاروا السحر واتباع الشياطين على كتاب الله وما فيه من العلم وزعموا كذباً وزوراً أن المشركين حير من المسلمين وأقرب إلى الصراط المستقيم .

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية ١٥ .

الفوائسد:

١ ـ بيان انحراف بعض أهل الكتاب .
 ٢ ـ وجود السحر في أهل الكتاب .

٣ ـ أن المداهنة وشهادة الزور من صفات اليهود

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم تعاطي السحر وذم فاعله .

المناقشمة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: أوتوا ، نصيباً من الكتاب ، الجبت ، الطاغوت .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأحذ .
 دــ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في السحر .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

تتمة من المتن . قال عمر: الجبت ، السحر . والطاغوت ، الشيطان .

وقال جابر: الطواغيت ، كهان كان ينزل عليهم الشيطان في كل حي واحد . . وعن أبي هريرة (رضي الله عنه) أن رسول الله على قال : « اجتنبوا الله عنه السبع الموبقات . قالوا : يا رسول الله وما هُنَّ ؟ قال : الشرك بالله ، والسّحر ، وقتلُ النَّفس التي حرَّم الله إلا بالحق ، وأكلُ الرِّبا ، وأكلُ مال اليتيم ، والتَّولِي يوم الرَّخف ، وقَذْفُ المحصنات الغافلات المؤمنات » رواه في الصحيحين (١) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

اجتنبوا : أي ابتعدوا . الموبقات : المهلكات .

الشرك بالله : العبادة مع الله غيره . السحر : سبق شرحه وتعريفه ص (٢١٨) .

قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق : أي نفس المسلم أو الذمي أو المعاهد أو المستأمن . إلا بفعل يحل به قتله وهو زنا بعد إحصان ، أو كفر بعد إيان ، أو القصاص أو غير ذلك مما أباحت الشريعة قتله به .

وأكل الربا : أي تناوله بأي وجه من الوجوه . وأكل مال اليتيم : أي التعدي فيه ، وخص الأكل لأنه أهم وجوه

الانتفاع .

اليتيم: من مات أبوه ولم يبلغ.

التولّي يوم الزخف: أي الفرار من وجوه الكفار إذا التحمت الطائفتان إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٥/ ٢٧٦٦ ) في الوصايا . باب قول الله تعالى : إن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنها يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً . ومسلم رقم (٨٩) في الإيهان، باب بيان الكبائر وأكبرها.

وقذف المحصنات : رميهن بالزنى ، ومثله رمي المحصنين به أو باللواط .

المحصنات : الحرائر اللواتي حفظن من الزنى سواء كن ثيبات أو أبكارا

الغافلات: البريئات. المؤمنات: المسلمات.

## الشـــــرح الإجمالي

لما كانت الذنوب سبباً لإهلاك مرتكبيها ، أمر النبي على أمته باجتناب تلك الكبائر السبع من الذنوب التي تهلك مقترفيها في الدنيا والآخرة وهي : الشرك بالله : وذلك لما يترتب عليه من جر الشخص إلى ربقة الذل والعبودية للمخلوق . والسحر : وذلك لما يؤدي إلى كثير من الأمراض الاجتماعية مثل الشعوذة ، والخرافات ، والدجل على الناس ، وأخذ أموالهم بالكذب والحيل وإزهاق النفس التي حرم الله بغير مبيح للقتل: وذلك لما يؤدي إلى الفوضى واضطراب حبل الأمن وجعل الناس في قوقعة من الخوف والإرهاب. وأكل الربا: وذلك لما يؤدي من أخذ أموال النياس بالبياطيل وبدون مقابل عمل أوجهد يفيد المجتمع والتعدي في مال اليتيم : وذلك لما فيه من ظلم ذلك الشخص القاصر الذي لا ناصر له إلا الله . والفرار من وجوه الكفار لغير مصلحة : وذلك لما يؤدي إلى خدلان المسلمين وكسر شوكتهم وإذهاب ريحهم. ورمي المحصنات المسلمات بالزنى: وذلك لما يؤدي إلى تشويه سمعة المسلمات وإفقاد الثقة بهن والتشكيك في نسب أفراد المسلمين .

- ١ ـ المعاصي سبب للإهلاك في الدنيا واألاخرة .
  - ٢ ـ تحريم الشرك بالله وهو أكبر الكبائر .
    - ٣ ـ تحريم تعلم السحر وتعليمه .
- ٤ ـ تحريم قتل النفس التي حرَّم الله إلا بالحق.
  - ٥ ـ تحريم أكل الربا والتعاطي به .
- ٦ \_ تحريم التعدي على مال الأيتام على أي وجه كان.
- ٧ ـ تحريم التولي يوم الزحف إلا متحرفاً لقتال أو متحيزاً إلى فئة.
  - ٨ ـ تحريم قدف المحصنات المسلمات ثيبات كن أو أبكاراً .
    - مناسبة الحديث للساب:
    - حيث دل الحديث على تحريم تعلم السحر وتعليمه.
      - مناسبة الحديث للتوحيد:
      - حيث حرم السحر لأن مبناه على الشرك .

#### ملاحظــــة:

- أ \_ جاء تحريم الربا عاماً شاملًا لجميع صوره ، فهو حرام سواء تعاطى به الشخص صراحة أو تحيلًا ، كما يفعل الآن كثير من المسلمين .
- ب قذف المحصنة غير المسلمة يعتبر من الصغائر ، لكن الأولى بالمسلم تجنبه والابتعاد عنه .

المنساقش\_\_\_\_ة

- اشرح الكلمات الآتية: اجتنبوا، الموبقات، الشرك بالله، السحر، قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات، المحصنات، المغافلات، المؤمنات

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د- وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في السحر .

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

\* \* \*

وعن جُنْدب (۱) مرفوعاً: «حدُّ السَّاحِرِ ضَرْبةٌ بالسَّيفِ » رواه الترمذي وقال: الصحيح أنه موقوف (۱)

شـــرح الكلمـات:

حد الساحر : عقوبة الساحر في الدنيا شرعاً .

ضربه بالسيف : أي قتله .

الشــــرح الإجمالي :

لما كان السحر من أحطر الأمراض الاجتماعية لما ينجم عنه من المفاسد المؤكدة والنتائج الخبيثة ، من القتل وأخذ الأموال بالباطل

<sup>(</sup>١) هو جندب بن كعب الأردي .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٤٦٠) في الحدود. باب ما جاء في حد الساحر، وقال الترمذي الصحيح أنه موقوف ، والحاكم (٤/ ٣٦٠) في الحدود ، باب حد الساحر وضربه بالسيف

والتفريق بين المرء وزوجه ، جعل الله له علاجاً شافياً باستئصاله جملة واحدة بقتل الساحر حتى يستقيم المجتمع بفضائله وطهارته واستقامته .

#### الفوائــــد :

١ \_ تحريم تعلم السحر وتعليمه .

٢ \_ حد الساحر قتله .

## مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على عقوبة الساحر بالقتل وعلى تحريم السحر.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث حرم الحديث تعلم السحر وتعليمه لأن مبناه على الشرك .

#### لناقشـــــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : حد الساحر ، ضربه بالسيف .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في السحر.

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

وفي صحيح البخاري عن بَجَالَة بن عَبْدَة (١) قال : كَتَبَ عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أن اقتُلُوا كلَّ ساحر وساحرة ، قال : فقتلنا ثلاث سواحر (١) . وصحَّ عن حَفْصَة ( رضي الله عنها ) أنها أمرَت بقتل جارية لها سَحَرَتُها فَقُتِلَتْ (٣) ، وكذلك صع عن جُندب . قال أحمد (١) عن ثلاثة من أصحاب النبي

أورد المصنف رحمه الله هذه الآثـار في البـاب ليبين لنا أن رأي الصحابة المذكورين هنا في الساحر أنه يقتل حداً

مناسبة هذه الآنار للباب:

 <sup>(</sup>١) هو بجالة بن عَبدة التميمي العنبري بصري ثقة .
 (٢) رواه البخاري مختصراً ( الفتح ٦/ ٣١٥٦) في فرض الخمس . باب الجزية والموادعة مع

أهل الذمة والحرب ، ولم يذكر قتل السحرة . (٣) رواه مالك في الموطأ ( ٢ / ٨٧١ ) بلاغاً . وإسناده منقطع .

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن محمد بن حنبل الإمام العَلَم صاحب المسند وغيره

# باب بيان شيء من أنواع السحر

قال أحمد حدثنا محمد بن جعفر حدثنا عَوْف عن حَيَّان بن العلاء حدثنا قَطَنُ بن قبيصة عن أبيه أنه سمع النبي عَلَيْ يقول: « إنَّ العِيافَة والطَّرْقَ والطَّيرة مِنَ الجبْتِ »(١).

# شـــــــــرح الكلمــات:

العيافة : هي زجر الطير ، التفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها .

الطرق: هو الخط، يخط بالرمل والضرب بالحصى للسحر والكشف عن المغيبات.

الطيرة : هي التشاؤم بمرأي أو مسموع .

من الجبت: من أعمال السحر.

# الشـــرح الإجمالي:

لما كان المسلمون في أول الإسلام على جانب كبير من عادات الجاهلية المترسبة من الماضي في أذهانهم ، شرع الإسلام في تطهيرهم من تلك الخرافات التي لا تستند إلى دليل شرعي ، ولا حجة عقلية سليمة ، ولا تجربة صادقة مشاهدة ، ومن ذلك العيافة التي هي زجر الطير والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها . والطرق وهو الخط في الرمل

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٣/ ٤٧٧) و(٥/ ٦٠) وأبو داود (٣٩٠٧) في الطب ، باب في الخط وزجر الطير .

وابن حبان في صحيحه (١٤٢٦) موارد. في الطب، باب ما جاء في الطيرة وحسنه النووي في رياض الصالحين .

ورمي الحصى للوصول إلى السحر والكشف عن المغيبات. والطيرة التي هي التشاؤم ، وقد بين رسول الله على أن هذه الثلاث من السحر ، وقد تقرر عند المسلمين بأدلة شرعية أن تعاطي السحر وتعلمه وتعليمه حرام يجب اجتنابه والترؤ منه ومن أهله .

#### الفسوائسسد:

١ ـ بيان ثلاثة من أنواع السحر وهي: العيافة، والطرق، والطيرة.
 ٢ ـ تحريـــم الســـحر.

#### مناسسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن العيافة والطرق والطيرة من السحر

## مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أفادا لحديث أن هذه الثلاثة من السحر ، والسحر مبني على الشرك.

#### المنساقشىك :

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : العيافة ، الطرق ، الطيرة ، من الجبت .
 ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب بيان شيء من أنواع السحر.

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

وعن ابن عباس (رضي الله عنهم) قال : قال رسول الله ﷺ : « مَنِ اقْتَبَسَ شُعْبةً مِنَ النَّجُوم فقد اقتَبَس شُعبة مِنَ السّحر زاد ما زاد »

رواه أبو داود وإسناده صحيح (١) .

## شـــرح الكلمـات:

من اقتبس: أي تعلم وأخذ.

شعبة من النجوم: أي قسم من علم النجوم.

شعبة من السحر: قسماً من السحر.

زاد ما زاد : كلم زاد تعلمه من علم النجوم زاد تعلمه للسحر .

#### الشـــرح الإجمالي:

لما كان الغيب من الأشياء التي استأثر الله بها أبطل النبي وسي كل محاولة للاستكشاف والاطلاع على أسراره ، ومن ذلك التنجيم الذي هو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية ، فقد بين المن أن تعلم هذا ضرب من السحر ، وأنه كلم أكثر الإنسان منه فقد أكثر من السحر .

#### الفوائسنيد:

١ ـ بيان أن علم التنجيم من أنواع السحر .

٢ ـ أن السحر يتجزأ .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على أن علم التنجيم نوع من السحر .

وصححه الألباني في صحيح الجامع (٥٩٥٠) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٩٠٥) في الطب . باب في النجوم .

وأحمد في المسند (١/ ٣١١، ٢٧٧) .

وابن ماجة (٣٧٢٦) في الأدب. باب تعلم النجوم.

مناسبة الجديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على أن علم التنجيم نوعاً من السحر ، والسحر مبني على الشرك .

ملاحظـــة

محاولات استكشاف المجهول بالأسباب المادية المشاهدة ، كمحاولات استكشاف الفضاء وغيره ، لا يعد من السحر

المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : من اقتبس ، شعبة من النجوم ، شعبة من السحر ، زاد ما زاد .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً ..

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ

د - وضح مناسبة الحديث لباب بيان شيء من أنواع السحر

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

وللنسائي من حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنهما \_ « مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً

ثُم نَفَتَ فِيهَا فَقَدْ سُحَرَ ، ومَنْ سَحَرَ فقد أَشْرَكَ ، ومَنْ تَعلَّقَ شَيئاً وُكِلَ

شـــرح الكلمات:

عقد عقدة : أي عقد الساحر الخيوط لأجل السحر .

(١) رواه النسائي (٧/ ١١٢) في تحريم الدماء، باب الحكم في السحرة وضعفه الألبائي في

ضعيف الجامع (٥٧١٤). أ

ثم نفث فيها: النفث هو النفخ مع الريق ولكنه أقل من التفل. تعلق شيئاً: أي ركن إلى شيء وعلق آماله به، فمن علق قلبه بالله واعتمد عليه كفاه، ومن علق قلبه بالسحرة وغيرهم من المخلوقين أتاه الشر في الدنيا والآخرة من جهتهم معاقبة له بنقيض قصده.

وكل إليه : جعل أمره إليه .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي عَلَيْ أن كل من حاول السحر ، وذلك بأن عقد الخيوط من أجل السحر ونفخ فيها نفخاً ممازجاً للريق مستعيناً بالأرواح الخبيثة فقد اعتبر ساحراً ومن سحر فقد اعتبر مشركاً ، وذلك لأن السحر لا يتأتى إلا بوسائل شركية ، وأن من اعتمد على شيء وكل أمره إلى ذلك الشيء ، فمن علق قلبه بالله واطمأن إليه كفاه ، ومن ركن إلى المخلوقين من السحرة وغيرهم أتاه الشر في الدنيا والآخرة من جهتهم معاقبة له بنقيض قصده لأنه اعتمد على غير الله ، والله كاف عبده .

## الفوائسد:

- ١ \_ تحريم محاولة السحر .
- ٢ \_ أن النفث في العقد نوع من السحر .
  - ٣ ـ بيان أنّ الساحر مشرك .
  - ٤ \_ تحريم التعلق بغير الله .
  - ٥ ـ أن من اعتمد على غير الله خذل .
    - ٦ \_ أن من اعتمد على الله كفاه .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن التعقيد والنفث فيه نوع من السحر.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث اعتبر الحديث الساحر مشركاً

المساقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : عقد عقدة ، ثم نفث فيها ، تعلق شيئاً ، وكل إليه .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر الماخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث لباب بيان شيء من أنواع السحر

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وعن ابن مسعود أن رسول الله على قال : « ألا هل أُنبَّنُكُم ما العَضْه ؟ هي النَّميمة : القالَة بين الناس » رواه مسلم (١) .

شـــرح الكلمـات:

أُنْبِئُكُم : أخبركم .

العَضْه : في الأصل البهت ، وفسرها النبي ﷺ بالنميمة لأن النميمة غالباً لا تخلو من البهت .

النميمة : هي نقل الكلام من شخص إلى آخر على وجه الإفساد . القالة : أي كثرة القول .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٠٦) في البر والصلة باب تحريم النميمة .

## الشـــرح الإجمالي:

لما كان السؤال يثير تطلع المُخَاطَبين واشتياقهم ويسترعي انتباههم إلى ما يقول المتكلم ، سأل النبي على الصحابة عن معنى العضة ، ثم أجاب نفسه بنفسه قائلاً: هي النميمة ، وذلك لما يخالط النميمة من البهتان وقصد الإضرار بالناس مما يفرق بين المتآلفين ويقطع الصلة بين المتقاربين ويملأ الصدور غيظاً وحقداً ، كما هو المشاهد بين الناس .

#### 

١ ـ الاستجواب في التعليم من أساليب التربية الإسلامية .

٢ \_ تحريم النميمة وأنها من الكبائر .

#### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن النميمة نوع من السحر وذلك لأن النميمة تؤثر ما يؤثر السحر أو أكثر .

#### ملاحظية:

لم يكفر صاحب النميمة ولم يحكم بقتله ، وإنها كفر صاحب السحر وحكم بقتله لأن السحر يقوم على وسائل شركية ، والنميمة ليست كذلك .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: أنبئكم، العضة، النميمة، القالة بين الناس.
 ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج فاثدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د- وضح مناسبة الحديث لباب بيان شيء من أنواع السحرا

\* \* \*

ولهما عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أن رسول الله ﷺ قال : « إِنَّ مِن البَيانِ لَسِحراً »(١) .

شـــرح الكلمـات:

البيان : أي البلاغة والفصاحة .

لسحرا: أي تأثيراً كتأثير السحر.

# الشرح الإجمالي:

شبه النبي على البيان بالسحر وذلك ذم منه لما يفعله بعض الفصحاء المبطلين من تصويب الباطل وتحسينه ، وإبطال الحق وتشيينه ، ليذر الرماد في العيون ، ويقتطع حقوق الناس بالزيف والبهتان ، والذي يحضر المخاصات في المحاكم وغيرها يرى مصداق هذا الحديث .

#### الفوائسيد:

١ - تحريم بعض البيان وهو الذي يقصد به إبطال الحق وتصويب الباطل.
 ٢ - تشبيه بعض البيان بالسحر ذماً له .

## مناسسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث أن بعض البيان نوع من السحر ، وذلك لأنه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٩/ ١٤٦ ٥) في النكاح، باب الخطبة وفي الأدب باب إن من البيان لسحرا. ومسلم برقم (٨٦٩) في الجمعة ، باب تخفيف الصلاة والخطبة

يستميل القلوب كها يستميلها السحر.

المناقشية:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: البيان، لسحرا.

ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ \_ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب بيان شيء من أنواع السحر.

# باب ما جاء في الكُهَّان وغيرهم

روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي عليه الصلاة والسلام قال : « مَن أَتَى عَرَّافاً فسأله عن شيءٍ فَصَدَّقَه لم تُقْبَلْ له صلاة أربعين يوماً »(١) .

#### شـــرح الكلمات:

العراف : هو الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك .

لم تقبل له صلاة أربعين يوماً: أي لم يكن له ثواب صلاته أربعين يوماً لكن لا يلزمه إعادة صلاة أربعين يوماً.

## الشرح الإجالي:

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن من جاء إلى عراف من العرافين فسأله عن شيء من أمور الغيب وصدقه بها يقول فإن الله سيحرمه من ثواب صلاته أربعين يوماً وذلك عقوبة له على ما أقدم عليه من الإثم والذنب الكبير.

الفوائــــد :

١ - تحريم العرافة

٢ - تحريم تصديق حبر العراف .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٢٣٠) في السلام ، باب تحريم الكهانة ولفظة ( فصدقه بها يقول ) ليست عند مسلم وإنها هي عند أحمد (١/ ٦٨) .

٣ \_ قد يحرم الإنسان من ثواب الطاعة عقوبة له على فعل المعصية .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن العرافة وتصديقها حرام .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث ذم النبي ﷺ من صدَّق العراف لأنه جعله شريكاً مع الله في علم الغيب .

### مــلاحظـــــة:

ذكر العلماء رحمهم الله أن من صدق العراف لا يلزمه إعادة صلاته أربعين يوماً ، وإنها يحرم من ثوابها .

#### المناقشـــة

أ \_ اشرح الكهات الآتية: العراف، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً.

ب\_ اشرح الحديث شرحًا إجماليًا .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضع مناسبة الحديث لباب ما جاء في الكهان وغيرهم .

ه\_\_ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وعن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ عن النبي ﷺ قال : « مَنْ أَتَى كَاهناً فَصدَّقه بها يقول فقد كَفر بها أُنزل على محمد ﷺ »(١) .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٩٠٤) في الطب ، باب في الكاهن .

والترمذي (١٣٥) في الصلاة ، باب ما جاء في كراهية إتيان الحائض .

وابن ماجَّة (٦٣٩) في الطهارة وصححه الألباني في الإرواء (٢٠٠٦) .

#### شـــرح الكلمـات:

كاهناً: الكاهن هو من يدعي علم الغيب في المستقبل . فقد كفر: قيل هو كفر دون كفر، وقيل هو كفر ناقل عن الملة بها أنزل على محمد: المراد بالمنزل الكتاب والسنة .

## الشـــرح الإحالي:

يخبرنا النبي ﷺ في هذا الحديث أن من جاء كاهناً فسأله عن شيء من أمور الغيب ثم صدقه بها يقول فقد كفر بها أنزل على رسول الله ﷺ من الكتاب والسنة وذلك لأن فيها أنزل تكذيب للكهنة وأن الله قد استأثر علم الغيب دون من سواه

## الفوائسيد:

۱ ـ تحريم الكهانة . ۲ ـ تكذيب الكهان .

٣ ـ أن تصديق الكهان فيها يقولون كفر
 ٤ ـ أن القرآن منزل غير مخلوق

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث بطريق اللازم على كفر الكهان .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث بطريق اللازم على أن الكهانة كفر ، وذلك لما يعتمدون من وسائل الشرك في كهانتهم .

#### المناقشية

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: الكاهن، فقد كفر، بما أنزل على

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ" استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الكهان وغيرهم .

هـ ـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وللأربعة والحاكم وقال صحيح على شرطها عن أبي هريرة : « مَنْ أَتَى عَرَّافاً أو كاهناً فصدَّقه بها يقول فقد كَفر بها أُنزل على محمد ﷺ (١٠) ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً (٢٠) .

وقد سبق شرحه وفوائده ومناسبته للباب وللتوحيد ص ٢٣٥.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (٢/ ٤٢٩).

والحاكم (١/ ٨) عن أبي هريرة مرفوعاً وقال هذا حديث صحيح الإسناد على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، ووافقه الذهبي .

قال الألباني في الإرواء (٧/ ٦٩) (وهو كما قالاً ) .

 <sup>(</sup>٢) ذكره المنذري في الترغيب والترهيب (٤/ ٣٦) عن أبي يعلي وقال إسناده جيد وحسن إسناده
 الحافظ ابن حجر في الفتح (١٠/ ٢١٧) .

وأبو يعلي : هو أحمد بن علي بن المثنى الموصلي صاحب التصانيف ، توفي ـ رحمه الله ـ ـ سنة (٣٠٧) هـ .

وعن عِمْرَانَ بن حُصَينْ مرفوعاً «ليس مِنّا من تَطَيّر أُو تُطِيِّر له أُو تَكَهَّن أُو تُكَهِّن أُو تُكُهِّن له أُو سَحَرَ أُو سُحِرَ له ومن أتى كاهناً فصدَّقه بها يقول فقد كفر بها أُنزل على محمد على الله ومن أتى المناد جيد ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن دون قوله ومن أتى . . . . إلخ (١)

## شـــرح الكلمات:

ليس منا: أي ليس بفعله متبعاً لنا ولا مقتفياً لشرعنا. من تطير: أي فعل الطيرة

أو تطير له : أي فعلَتْ الطيرة من أجله . أو تكهن : أي فعلَ الكهانة .

أو تكهن له : أي فعلت الكهانة من أجله . أو سحر : أي فعل السحر .

أو سحر له: أي فعل السحر من أجله .

# الشــــرح الإجمالي :

في هذا الحديث يتبرأ النبي ﷺ من فعل ثلاثة أصناف من الناس هم :

١ ـ من فعل الطيرة أو فعلت الأجله .

٢ ـ أو فعل السحر أو فَعل الأجله .
 ٣ ـ أو فعل الكهانة أو فُعلت الأجله .

ثم خص الكاهن بزيادة التحذير وأخبر أن من صدقه فقد كفر بها

<sup>(</sup>١) ذكره المنذري في الترغيب والترهيب (٤/ ٣٢) وقال رواه البزار بإسناد جيد .

أنزل على النبي على الكتاب والسنة ، وذلك لأن فيها أنزل على النبي على النبي أن علم الغيب مما استأثر الله به لنفسه فيكون تصديق الكاهن في ادعائه الغيب تكذيباً لله وسنة رسوله .

#### الفوائسسد:

١ - تحريم الطيرة والسحر والكهانة .

٢ ـ تحريم طلب فعل هذه الثلاثة .

٣ \_ تصديق الكاهن كفر .

إن القرآن منزل غير مخلوق .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث بطريق اللازم على كفر الكاهن.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث بطريق اللازم على أن الكاهن كافر لأنه يعتمد الشرك في كهانته .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ليس منا ، من تطير ، أو تطير له ، أو سحر ، أو سحر له ، أو تكهن له .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخد .

د . وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الكهان وغيرهم .

هـ - وضح مناسبة الحديث للتوحيد

تتمسة مسن المتسن:

قال البغوي: العراف الذي يدَّعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك. وقيل هو الكاهن والكاهن هو الكاهن هو الكاهن هو الكاهن هو الكاهن هو الكاهن هو الله يخبر عما في المستقبل. وقيل الذي يخبر عما في الضمير. وقال أبو العباس ابن تيمية: العراف اسم للكاهن والمنجم والرَّمَّال ونحوهم عما يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطُرُق. وقال ابن عباس في قوم يكتبون أباجاد وينظرون في النجوم: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق.

# باب ما جاء في النُّشرة

عن جابر أن رسول الله ﷺ سُئِلَ عن النَّشْرَةِ ؟ فقال : « هي من عَمل الشَّيْطَانِ » رواه أحمد بسند جيد وأبو داود (١) وقال سُئِل أحمد عنها فقال : ابن مسعود يكره هذا كله .

# شـــرح الكلمات:

النشرة: هي حل السحر عن المسحور(٢).

من عمل الشيطان: أي من الأعمال التي يحبها الشيطان ويوصي

## الشـــرح الإجمالي:

لما كانت النشرة عملاً من أعمال الجاهلية وكان الصحابة لا يريدون الجاهلية ولا أعمالها ، سألوا النبي على عن حكم النشرة المعروفة في الجاهلية فأجابهم رسول الله بجواب كاف وضح فيه ما يحل منها وما يحرم قائلاً : « هي من عمل الشيطان » ومن المعروف أن الشيطان لا يأمر إلا بالفحشاء والمنكر ، أما ما لم يكن من عمل الشيطان كالرقى

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (٣/ ٢٩٤) وأبو داود (٣٨٦٨) في الطب ، باب في النشرة وحسنه الحافظ ابن حجر في الفتح (١٠/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم رحمه الله : النشرة حلّ السحر عن المسحور ، وهي نوعان : حل بسحر مثله ، وهو الذي من عمل الشيطان . والثاني : النشرة بالرقية والتعوذات والدعاء فهذا جائز » انظر فتح المجيد ، ص (٤٢١ ، ٤٢٢) .

والتعاويذ الشرعية والأدوية المباحة فإن الحديث لم ينه عنه . .

١ تحريم النشرة ، والمراد بالمحرمة هنا ما كانت بوسائل شركية أو سحرية أما ما كانت برقى وتعاويذ شرعية وأدوية مباحة فهي حائدة

٢ \_ أن أعمال الشيطان كلها محرمة .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم النشرة .

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على تحريم نشرة الجاهلية التي لا تتم إلا بالشرك .

المنساقشىك :

أ - اشرح الكلمات الآتية : النشرة ، من عمل الشيطان .
 ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في النشرة .

هـــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد

وفي البخاري عن قتادة (١) قلت لابن المُسَيِّبِ « رَجُلُ به طِبُّ أو

<sup>(</sup>١) هو قتادة بن دعامة السدوسي ، ثقة فقيه من أحفظ التابعين ، مات سنة بضع عشرة وماثة وحمه الله .

يُؤْخذُ عن امرأتِهِ أَيُحَلُّ عنه أو يُنشَّرُ ؟ قال : لا باسَ به . إنها يريدون به الإصلاح ، فأمَّا ما يَنْفع فلم يُنْهَ عنه »(١) .

# شـــرح الكلمـات:

طب: سحر.

أو يؤخذ : أي يحبس عن جماع امرأته .

ينشر: يحل عنه السحر.

إنها يريدون به الإصلاح: أي إنها يريدون بالنشر عن المسحور النفع ويحمل قول ابن المسيب هذا على النشرة المباحة أو النشرة المجهولة ، أما النشرة التي عرف أنها سحر فإن سعيد ابن المسيب لا يمكن أن يبيحها لأنها كفر بالله .

## الشـــرح الإجمالي:

في هذا الأثر يخبر قتادة \_ رحمه الله \_ أنه سأل سعيد بن المسيب وهو من فقهاء التابعين وصلحائهم عن حكم حل السحر عن المسحور فأجابه سعيد أن هذا جائز لأنه يراد به نفع المسحور والله لم ينه عن شيء فيه نفع ومصلحة .

#### مناسبة الأثر للساب:

حيث أفاد الأثر أن سعيد بن المسيب يرى جواز حل السحر عن المسحور .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلقاً (١٠/ ٣٣٢) في الطب ، باب هل يستخرج السحر ، قال الحافظ في الفتح (١٠/ ٣٣٣) وصله أبو بكر الأثرم في كتاب السنن من طريق أبان العطار عن قتادة ، ومثله من طريق هشام الدستوائي عن قتادة بلفظ « يلتمس من يداويه فقال : إنها نهى الله عها يضر ولم ينه عها ينفع » .

المنساقشىية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : طب ، يؤخذ ، ينشر ، لا بأس به . ب اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

جــ وضح مناسبة الأثر لباب ما جاء في النشرة .

جــ وصع مناسبه الأثر نباب ما جاء في النشرة

ورُوي عن الحسن (١) أنه قال : « لا يَحلُّ السحر إلا ساحرٌ »

مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر أن الحسن ـ رحمه الله ـ يرى أن حل السحر عن المسحور حرام وأن فاعله ساحر

تتمسة من التسن:

قال ابن القيِّم(٢) رحمه الله : « النشرَةُ حَلُّ السحْر عن المسحور

وهي نوعان

- حَلَّ الشحر بمثله وهو الذي من عمل الشيطان ، وعليه يُحمل قول الحسن فَيَتَقَرَّبُ النَّاشِرُ والمنتشِرُ إلى الشيطان بها يُحِبُّ فيبطُلُ عملُه عن المَسْحُورِ .

٢ - النشرة بالرُّقية والتَّعوُذات والأدوية والدَّعوات المباحة ، فهذا جائز » .

<sup>(</sup>١) هو الحسن البصري رحمه الله .

 <sup>(</sup>٢) هوأبسوعب دالله محمد بن أي بكرين أيوب بن سعد بن حريز الـ زرعي الـ دمشقي المشهـ ور
 بابن قيم الجوزية توفى رحمه الله سنة (٥ ٥٧هـ)

مــلاحظــــــة:

يمكن اعتبار تقسيم ابن القيم هذا ملخص للباب كله وهو الذي تؤيده الأدلة .

# باب ما جاء في التَّطير

وقول الله تعالى : ﴿ فَإِذَا جَاءَتُهُمْ الْخَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَطَيروا بِمُوسَىٰ وَمَنْ مَّعَهُ أَلَا إِنَهَا طَائرُهُمْ عَنِدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (١)

## شـــرح الكلمـات:

الحسنة : أي خصب وسعة ويسر وعافية لنا هذه : نحن جديرون بها ومستحقون لها . سيئة : أي جدب وضيق وبلاء ومرض

يطيروا بموسى ومن معه: أي يتشاءمون بموسى وأصحابه ويزعمون أن ما جاءهم من المصائب حاصل بسبب موسى وأصحابه .

ألا إنها طائرهم عند الله: إنها جاءهم الشؤم من قبل الله بسبب كفرهم وتكذيبهم بآيات الله .

ولكن أكثرهم لا يعلمون : أي لا يعلمون أن الخير والشر مقدر من الله

الشـــرح الإِجهالي:

في هذه الآية يصف الله سبحانه وتعالى سيرة فرعون وقومه مع موسى وأصحابه ويصور موقفهم نحوهم، وأنه إذا أنزل بهم شراً تشاءموا بموسى

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية ١٣١ .

وأصحابه ونسبوه إليهم ، ثم يبين الله سبحانه بطلان زعمهم ويؤكد أن ما أصابهم من الشر هو من الله حاصل بسبب كفرهم وتكذيبهم بآيات الله ثم يبين سبب تصرفهم هذا ، وهو جهلهم وعدم علمهم بأن الله هو المقدر للخير والشر .

#### الفوائـــد :

- ١ أن الخير والشر مقدران من الله .
  - ٢ \_ تحريم كفر النعمة .
  - ٣ \_ تحريم الطيرة والتشاؤم .
  - ٤ \_ أن الجهل سبب لكل شر .

## مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على تحريم التطير.

#### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن التطير شرك لأنه تعليق للقلب بغير الله وإثبات سبب دون الله .

#### 

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : الحسنة ، لناهذه ، سيئة ، يطيروا بموسى ومن معه ، ألا إنها طائرهم عند الله ، ولكن أكثرهم لا يعلمون .
  - ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جـــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في التطير.
      - هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى: ﴿ قَالُوا طَائرُكُمْ مُعَكُمْ أَئُنِ ذُكِّرْتُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُونَ ﴾(١).

شـــرح الكلمات :

طائركم : حظكم وما ينالكم من حير وشر معكم : مصاحب لكم إن خيراً فخير وإن شراً فشر .

أئن ذكرتم: أي وعظتم بالله وجواب الشرط محذوف تقدير تطيرتم.

مسرفون : متجاوزون الحد في البعد عن الحق

الشـــرح الإجمالي:

في هذه الآية يبين الله سبحانه وتعالى أن الرسل لما جاءوا قومهم بالوعظ والتذكير تشاءموا وتطيروا بهم ، لكن الرسل رفضوا هذا التشاؤم وبينوا أن ما نزل بالكفار حاصل بسبب كفرهم وتكذيبهم بآيات الله لأنهم قوم تجاوزوا الحد في البعد عن الحق واختاروا الكفر على الإيمان ، وتلك عاقبة الكافر ب

الفوائــــد :

١ - تحريم التشاؤم والطيرة .
 ٢ - تحريم الإسراف .

٣ - الإسراف سبب للهلاك والشقاء .

مناسبة الآية للباب: حيث دلت الآية على تحريم التطير.

ميت دنت اوية على تحريم النظير

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث أنكرت الآية الطيرة لأنها تعليق للقلب بغير الله وذلك شرك

.

#### المناقشمة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: طائركم، معكم، أئن ذكرتم، مسرفون. ب اشرح الآية شرحاً إجمالياً.

ج\_\_ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في التطير .

هـ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله على قال : « لا عَدُوى ولا طِيرَةَ ولا هَامَة ولا صَفَر » أخرجاه (١). زاد مسلم ولا نَوْءَ ولا غولَ (١)

# ش\_\_\_رح الكلمات:

لا عدوى: العدوى إصابة الشخص السليم بمثل ما بصاحب الداء، وقوله لا عدوى ، أي لا عدوى تؤثر بنفسها .

ولا طيرة : لا طيرة موجودة ومؤثرة .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ١٠/ ٥٧٥٧) في الطب ، باب لا هامة .

ومسلم (٢٢٢٠) في السلام ، باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر .

 <sup>(</sup>۲) مسلم (۲۲۲۰) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه بزيادة ولا نوء ومن حديث جابر رضي
 الله عنه رقم (۲۲۲۰) ولا غول .

ولا هامة: الهامة هي طائر من طيور الليل تزعم العرب أنه إذا وقع على دار أحدهم فإنه ينعى موته أو موت قريب له ، والنفي في الحديث نفى لما كانت تعتقده العرب .

ولا صفر: هي حية في البطن تصيب الماشية والناس، وهي في العدوى أشد من الجرب عند العرب، وعلى هذا يكون النفي لعدواها بنفسها وليس نفي لوجودها، وقيل لا صفر نفي للتشاؤم بشهر صفر، كما كانت تزعم العرب.

ولا غول: الغول واحد الغيلان وهو جنس من الجن والشياطين تزعم العرب أنها تتغول وتتلون فتضل الناس عن الطريق ، والنفي ليس نفياً لوجودها ، وإنها هو نفي لزعم العرب أنها تضل الناس .

## الشــــرح الإجمالي :

لما كانت الجاهلية تعج بكثير من الخرافات والأوهام التي لا تستند إلى برهان ، أراد الإسلام أن يقي أتباعه من تلك الأباطيل ، فأنكر ما كان يعتقده المشركون في هذه الأشياء المذكورة في الحديث فبعضها نفي وجوده أصلاً كالطيرة ، والبعض الآخر نفى تأثيره بنفسه ، لأنه لا يأتي بالحسنات إلا الله ولا يدفع السيئات إلا هو .

#### الفوائىسىد:

- ١ أن الأمراض لا تعدي بنفسها وإنها بقضاء الله وقدره .
  - ٢ ـ إبطال التطير وتأثيره .
  - ٣ \_ إبطال زعم الجاهلية في طير الهامة .
    - ٤ إبطال التشاؤم في شهر صفر.
  - ٥ إبطال ما زعمه أهل الجاهلية في الغيلان.

مناسية الحديث للساب:

حيث دل الحديث على إبطال التطير.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أبطل الحديث التطير لأنه تعليق للقلب بغير الله وهذا شرك به.

#### ملاحظ\_\_\_ة

الجمع بين حديث لا عدوى وحديث فر من المجذوم كما تفر من الأسد أن قوله فر من المجذوم أمر بتوقي الأسباب التي قد تكون سبباً للمرض ، وأما قوله لا عدوى ، فهو نفي لتأثيرها بنفسها .

#### المناقشية

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : لا عدوى ، ولا طيرة ، ولا هامة ، ولا صفر ، ولا غول .

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في التطير.

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) للبخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (الفتح ١٠/ ٥٧٧٦) في الطب، باب لا عدوى .

ومسلم (٢٢٢٤) في السلام. باب الطير والفأل وما يكون فيه من الشؤم من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه .

شـــرح الكلمـات:

لا عدوى: لا عدوى تؤثر بنفسها.

ولا طيرة : لا وجود لتأثير الطيرة ، والتطير هو ما كان يعتقده العرب من التشاؤم بأسماء الطيور وألوانها وأصواتها وغير ذلك

الفأل: هو ما يحدث للإنسان من الفرح والسرور من صوت يسمعه أو حال تجرى عليه يؤمل منها الخبر ونحو ذلك .

## الشــــرح الإجمالي :

لما كان الخير والشر كله مقدر من الله نفى النبي على في هذا الحديث تأثير العدوى بنفسها ، ونفى وجود تأثير الطيرة ، وأقر التفاؤل واستحسنه وذلك لأن التفاؤل حسن ظن بالله ، وحافز للهمم على تحقيق المراد ، بعكس التطير والتشاؤم

## الفوائىك:

١ ـ نفي تأثير العدوى بنفسها .

٢ ـ نفي تأثير الطيرة بالكلية
 ٣ ـ استحباب التفاؤل

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على إبطال الطرة.

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث أنكر الحديث الطيرة وذلك لأنها تعليق للقلب بغير الله وهذا شرك به .

#### المناقشيسة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: لا عدوى ، ولا طيرة ، الفأل .

ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في التطير .

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

ولأبي داود بسند صحيح عن عُقْبَة بن عامر (١) قال: ذُكِرتُ الطِّيرةُ عند رسول الله على فقال: « أحسنُها الفألُ ولا تَرُدُ مسْلماً فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك «(٢).

# شرح الكلمات:

الطيرة : أي التشاؤم بالطيور وغيرها .

أحسنها الفأل: أي أن الفأل من الطيرة ، لكنه خيرها وأفضلها .

ولا تردمسلماً: أي أن الطيرة لا تثني عزم المسلم ولا ترده عن تحقيق مقصوده.

فإذارأى أحدكم مايكره: فإذارأى أحدكم ما يبعث على التشاؤم.

لايأتي بالحسنات إلا أنت: لاتأت الطيرة بالحسنات ولا تدفع المكر وهات.

<sup>(</sup>١) الصحيح أنه عروة بن عامر ذكره ابن حبان في ثقات التابعين ، وانظر فتح المجيد ص (٤٣٦) .

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (١٩ ٣٩) في الطب ، باب في الطبرة وضعَّفه الألباني في ضعيف الجامع (١٩٩) .

وقى ال الأرناؤوط في تخريج كتاب التوحيد ص (١١٢) إسناده ضعيف ، وعروة بن عامر مختلف في صحبته ، فالحديث مرسل .

ولا يدفع السيئات إلا أنت : ولكن الله وحده لا شريك له هو الذي يأتي بالخير ويدفع الشر .

ولا حول : الحول هو التحول والانتقال من حال إلى حال . ولا قوة : لا قوة على ذلك التحول إلا بك .

# الشـــرح الإجمالي:

لما كانت الطيرة من الأمراض الاجتماعية المتمكنة في نفوس الناس في الجاهلية ، ذُكرت في مجلس النبي عَلَيْ فأخبر أنها لا تفعل شيئاً وأن الفأل منها لكنه أحسنها لما فيه من حسن الظن بالله وحفز الهمم ، وأخبر أن الطيرة لا ترد من اتصف بالإسلام الصحيح ولا تثني عزمه ، ثم بين علاجاً حاسماً لمن قد يعرض له التطير ، وذلك بأن يفوض أمره إلى الله بجلب الحسنات ودفع السيئات ويمضي في طريقه معتمداً على الله في تحقيق ذلك وفي أموره كلها .

الفسوائـــــد :

١ - أن الفأل نوع من الطيرة ولكنه أحسنها .

٢ - استحباب التفاؤل لأنه يقوي الثقة بالله

٣ ـ مشروعية هذا الدعاء لمن وقع في قلبه شيء من التطير . ٤ ـ أن الخير والشر مقدر من الله .

مناسبة الحديث للباب :

حيث دل الحديث على إبطال الطيرة.

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث أنكر الحديث الطيرة لأنها تعليق للقلب بغير الله وهذا شرك به.

#### المناقشـــة:

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: الطيرة، أحسنها الفأل، ولا ترد مسلماً، فإذا رأى أحدكم ما يكره، لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت.

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في التطير.

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وعن ابن مسعود مرفوعاً: « الطِّيرَةُ شِرْكُ ، الطِّيرَةُ شركُ . وما مِنَّا إلَّ . . . . ولكن الله يُذْهبُهُ بالتَّوكَل » رواه أبو داود والترمذي وصححه (۱) وجعل آخره من قول ابن مسعود .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

الطيرة : أي التشاؤم بأصوات الطيور ونحوها ، وكرر وصف الطيرة بالشرك للتأكيد .

وما منا إلا: هنا فيه جملة محذوفة تقديرها وما منا إلا قد تعتريه الطيرة وحذفت هذه الجملة للعلم بها ولكراهية النطق بها.

يذهبه بالتوكل: أي يذهب الله التطير بصدق الاعتماد عليه والثقة به سبحانه

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٩١٠) في الطب ، باب في الطيرة .

والترمذي (١٦١٤) في السير ، باب ما جاء في الطيرة وقال هذا حديث حسن صحيح . وابن ماجة (٣٥٣٨) . وابن حبان رقم (١٤٢٧) موارد .

قوله: (وما منا إلا . . . . من كلام ابن مسعود رضي الله عنه كها ذكر ذلك الحافظ في الفتح .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن مسعود - رضي الله عنه - في هذا الحديث أن النبي على الله وصف الطيرة بالشرك وأكد ذلك بالتكرار مرتين ، ثم بين ابن مسعود أنه ما من إنسان إلا وقد يعرض له التطير ، ولكن الله يزيله عن قلب المؤمن بصدق الاعتماد على الله والثقة به سبحانه .

الفوائــــد:

١ ـ أن الطيرة من الشرك .

٢ - استحباب تأكيد الأمر الهام .

٣ ـ التوكل مذهب للتطير.

مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

حيث دل الحديث على أن الطيرة شرك .

ملاحظية ا

قوله وما منا إلا . . . إلخ . هذا من كلام ابن مسعود وليس من كلام النبي على ، قاله بعض العلماء .

لمنساقشىك :

أ - اشرح الكلمات الآتية الطيرة ، وما منا إلا ، يذهبه بالتوكل . ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخد .

د- وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في التطير . ثم وضح مناسبته للتوحيد .

ولأحمد من حديث ابن عمرو: «وَمَنْ رَدَّتُه الطَّيرَةُ عن حاجتِهِ فقد أشرك . قالوا : وما كَفَّارةُ ذلك ؟ قال : أن يقول اللهم لا خيرَ إلا خيرُك ، ولا طيرَ إلا طَيرُك ، ولا إله غَيرُك »(١) .

# شـــرح الكلمات:

ردته : أي منعه .

الطيرة : هي التشاؤم بها يسمع أو يرى .

عن حاجته: أي غرضه الذي عزم عليه.

فقد أشرك: أي أتى شركاً حيث اعتقد أن لما تطير به تأثيراً في الخير والشر.

لا خير إلا خيرك : أي لا يرجى الخير إلا منك دون من سواك .

ولا طير إلا طيرك : أي أن الطير ملكك ومخلوقك لا يأت بخير ولا يدفع شراً

## الشرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن من منعه التشاؤم عن المضي فيما يعتزم فإنه قد أتى نوعاً من الشرك ، ولما سأله الصحابة عن كفارة هذا الإثم الكبير أرشدهم إلى هذه العبارات الكريمة في الحديث التي تتضمن تفويض الأمر إلى الله ونفي القدرة عمن سواه .

 <sup>(</sup>١) أحمـد في المسنـد (٢/ ٢٢٠) والهيثمي في المجمـع (٥/ ١٠٥) من حديث عبد الله بن عمرو
 رضي الله عنهما وقال رواه أحمد والطبراني وفي سنده ابن لهيعة وحديثه حسن وفيه ضعف وبقية
 رجاله ثقات وصححه الألباني .

الفوائـــد :

١ ـ إثبات شرك من ردته الطيرة عن حاجته

٢ ـ قبول توبة المشرك .

٣ ـ الإرشاد إلى ما يقول من ابتلي بالتطير .
 ٤ ـ أن الحر والشر مقدر من الله .

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على شرك من ردته الطيرة عن المضي في حاجته

المناقشمة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ردته ، الطيرة ، عن حاجته ، فقد
 أشرك ، لا خير إلا خيرك ، لا طير إلا طيرك .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب لما جاء في التطير . ثم وضح مناسبته للتوحيد .

\* \* \*

وله (١) من حديث الفضل بن العباس : « إنها الطّيرةُ ما أمضاكَ أو ردَّك » (٢)

(١) أي لأحمد .

(٢) رواه أحمد في المسند (١/ ٢١٣) قال الأرناؤوط في تخريج كتاب التوحيد في مسنده ضعف وانقطاع

## شـــرح الكلمات:

إنها الطيرة ما أمضاك أو ردك: هذا تعريف للطيرة المنهي عنها بأنها ما أوجب للإنسان أن يمضي لما يريده ولو من الفأل فإن الفأل إنها يستحب لما فيه من البشارة والملاءمة للنفس ، فأما أن يعتمد عليه ويمضي لأجله مع نسيان التوكل على الله فإن ذلك من الطيرة وكذلك إذا رأى أو سمع ما يكره فتشاؤم به ورده عن حاجته فإن ذلك أيضاً من الطيرة

#### الفوائـــد:

١ - تحريم الطبرة إذا دفعت صاحبها أو منعته .

# مناسبة الحديث للباب

حيث دل الحديث على تحريم الطيرة إذا دفعتْ صاحبها أو منعته.

## مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أنكر الحديث الطيرة لأنها تعليق القلب بغير الله وذلك شرك

\* \* \*

# باب ما جاء في التنجيم

قال البخاري في صحيحه قال قَتَادة : « خَلَقَ الله هذه النجومَ لثلاثٍ : زينةً للسماء ، ورُجوماً للشياطين ، وعلاماتٍ يُهتدَى بها ، فمن تَأوَّل فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه وتكلَّف ما لا علم له به »(١).

مناسبة الأثر للساب:

حيث أفاد الأثر رأي قتادة أنه لا يجوز الاعتقاد في النجوم أكثر من الأمور الثلاثة المذكورة .

مناسبة الأثر للتوحيد:

حيث أنكر قتادة ما يدعيه أهل التنجيم من علم الغيب ، لأن ذلك إشراك مع الله في علم الغيب .

وكره قتادة تعلم منازل القمر ولم يرخص فيه ابن عيينة ، ذكره حرب عنها ورخص أحمد وإسحاق في تعلم المنازل .

مناسبة الأثر للساب:

حيث دل الأثر على أن قتادة وابن عيينة يكرهان تعلم منازل القمر، أما أحمد وإسحاق فإنها يجوزانه .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦/ ٢١١) معلقاً ووصله عبد بن حميد من طريق شيبان عنه كهاذكر الحافظ.

#### مــلاحظــــــة:

- أ ـ التنجيم ثلاثة أقسام: أحدها: كُفْر وهو الاعتقاد بأن الكواكب فاعلة مختارة وأن الحوادث مركبة على تأثيرها. الثاني: الاستدلال على الحوادث بمسير الكواكب واجتماعها وافتراقها، ويقولون أن ذلك بتقدير الله ومشيئته، فلا ريب في تحريم ذلك، وكونه نوعاً من الشرك. الثالث: علم التسيير، فتعلم ما يحتاج إليه منه للاهتداء ومعرفة القبلة والطرق والوقت وهذا جائز عند الجمهور.
- ب\_ الاستدلال بقوله تعالى: ﴿ وعلامات وبالنجم هم يهتدون ﴾ على صحة علم التنجيم باطل لأنه قد وردت أدلة تُحرم علم التنجيم الذي هو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية ، فعلى هذا يتضح أن المقصود بالآية الاستدلال بالنجوم على تعيين الجهات والطرق والوقت في البر والبحر .

#### \* \* \*

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله على : « ثلاثة لا يدْخلون الجنة : « ثلاثة لا يدْخلون الجنة : مُدْمِنُ الحمر وقاطِعُ الرَّحِم ومُصَدِّقٌ بالسَّحْر » رواه أحمد وابن حبان في صحيحه (۱)

# ش\_\_\_رح الكلمات:

ثلاثة لا يدخلون الجنة : هذا من نصوص الوعيد التي تمركها جاءت. مدمن الخمر : المداوم على شربها حتى مات .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٤/ ٣٩٩) وابن حبان رقم (١٣٨٠) و(١٣٨١) موارد ، في الأشربة ، باب في حد الخمر والحاكم في المستدرك (٤/ ١٤٦) وصححه ووافقه الذهبي .

قاطع الرحم: أي لم يصل القرابة التي يجب وصلهم . مصدق بالسحر: أي عامل بأنواع السحر ومنها التنجيم .

الســـرح الإجمالي :

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن ثلاثة أصناف من الناس لن يدخلوا الجنة وذلك لما يرتكبونه من كبائر الذنوب التي تعود بالضرر على الفرد والمجتمع ، فأولها : المداومة على شرب الخمر : وذلك لما فيه من ذهاب العقل ومسخ إنسانية الشخص وسقوط مروءته . وثانيها عدم صلة الأقارب : وذلك لما يترتب عليه من العداوة والفرقة بين أفراد الأسر ، الأمر الذي قد يجعل الإنسان يعيش منفرداً منبوذاً من أقرب الناس إليه . وثالثها : التصديق بالسحر : وذلك لما فيه من تشجيع الشعوذة والتدجيل وابتزاز أموال الناس بالباطل .

٢ - وجوب صلة الأقارب
 ٣ - تحريم التصديق بالسحر

١ - تحريم الخمر .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم التصديق بجميع أنواع السحر ومنها التنجيم .

مناسسبة الحديث للتوحيد :

حيث حرم الحديث التصديق بالسحر ومنه التنجيم وذلك لما في التنجيم من دعوى علم الغيب وذلك إشراك مع الله في علمه .

#### المناقشية:

أ\_ اشرح الكلمات األاتية : ثلاثة لا يدخلون الجنة ، مدمن الخمر ، قاطع الرحم ، مصدق بالسحر .

ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في التنجيم .

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

# باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء(١)

وقول الله تعالى : ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ (٢) شـــــرح الكلمـــات :

وتجعلون رزقكم : أي وتجعلون شكر الله على ما رزقكم . أنكم تكذبون : أي تنسبون رزق الله وهو المطر إلى الأنواء وهذا

تكذيب منكم بأن الرزق من الله

الشـــــرح الإجمالي :

في هذه الآية يذم الله أولئك الذين ينكرون نعمه عليهم ومنها المطر الذي جاء به حياة البلاد والعباد وينسبونها إلى الأنواء التي لا تملك

جلب نفع ولا دفع ضر فيقولون مُطرنا بنوء كذا .

١ ـ أن الخير والشر مقدر من الله

٢ ـ أن المطر من الوزق .

٣ ـ نسبة النعمة إلى غير الله كفر بها .
 مناسسة الآية للساب :

حيث دلت الآية على كفر من نسب النعم إلى غير الله ومنها نسبة المطر إلى الأنواء .

(٢) سورة الواقعة : الآية ٨٢

<sup>(</sup>١) الأنواء : جمع نوء وهي منازل القمر .

#### مناسبة الآية للتوحيد :

حيث كذبت الآية من نسب النعم إلى غير الله ومنها نسبة المطر إلى الأنواء لأن ذلك إشراك مع الله في أنعامه .

#### المناقشـــة

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : وتجعلون رزقكم ، أنكم تكذبون .

ب\_ أشرح الآية شرحاً إجمالياً .

ج\_\_ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء .

هـــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وعن أبي مالك الأشعري (١) \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله على قال : « أربع في أمّتي من أمسر الجاهلية لا يَتْركونهن : الفخر بالأحساب ، والطعن في الأنساب ، والاستسقاء بالنجوم والنياحة ، وقال : النائِحة إذا لم تَتُب قبل موتِهَا تُقام يوم القيامة وعليها سِرْبَالُ من قطرانٍ ودِرْعٌ من جَرَبِ » رواه مسلم (١) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

أربع في أمتي : أربع حصال .

من أمور الجاهلية : من خصال الجاهلية وأفعالها .

الفخر في الأحساب : التشرف بالآباء والتعاظم بعد مناقبهم .

<sup>(</sup>١) « أبو مالك » اسمه الحارث بن الحارث الشامي صحابي تفرد بالرواية عنه أبو سلام ، وفي الصحابة أبو مالك الأشعري اثنان غير هذا « انظر فتح المجيد ص ٤٥٣ .

<sup>(</sup>٢) مسلم رقم (٩٣٤) في الجنائز ، باب التشديد في النياحة .

والطعن في الأنساب: أي القدح في نسب الشخص وتعييره بما في آبائه من المطاعن .

الاستسقاء بالنجوم: نسبة السقيا والمطر إلى النجوم والأنواء على أنها هي الموجدة للمطر أو أنها سبب لنزول المطر والموجد لذلك حقيقة هو الله سبحانه.

النياحة : أي رفع الصوت بالندب على الميت وهو تعداد محاسنه تقام يوم القيامة .

سربال: هو وأحد السرابيل وهو القميص والثوب.

قطران: هو النحاس المذاب.

## الســرح الإجمالي:

يعاول الإسلام قطع كل صلة بعادات الجاهلية السوداء فيخر النبي وقي هذا الحديث أن أربعاً من خصال الجاهلية ستبقى في هذه الأمة وذلك في معرض الذم والتحذير منها ، وأول هذه الخصال التشرف بالآباء والأحداد: مما قد يؤدي إلى التخاذل عن العمل والبطالة اتكالاً على مجد الأوائل . وثانيها : القدح في أنساب الغير : الأمر الذي يؤدي إلى تتبع عورات المسلمين وتشويه سمعتهم مما يجر إلى مجتمعنا الإسلامي كثيراً من الفرقة والتنافر . وثالثها : طلب السقيا من النجوم وذلك لما يترتب عليه من تعليق القلب بغير الله والخضوع إلى مخلوقات لا تملك نفعاً ولا ضراً . ورابعها : رفع الصوت بتعداد محاسن الميت : لذلك من الاعتراض على قدر الله وإثارة أحزان أهل الفقيد وتوسيع دائرة المأساة . لذلك أكد النبي على مثل هذه النائحة بالوعيد إذا لم تبادر إلى التوبة قبل فوات أوانها .

#### الفوائسيد:

- 1 \_ ذم كل ماكان عليه أهل الجاهلية من الأعمال السيئة .
- ٢ ـ تحريم الفخر بالأحساب والطعن في الأنساب والنياحة على المت .
- ٣ \_ تكفير من استسقى في النجوم معتقداً أنها هي الفاعلة للمطر، أما الاعتقاد أنها سبب لنزوله والفاعل هو الله فهو كفر دون كفر.
  - ٤ \_ قبول التوبة قبل غرغرة الموت .
  - ٥ \_ إثبات معجزة للنبي ﷺ حيث وقع كما أخبر.
    - ٦ \_ إثبات البعث والجزاء .

# مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم الاستسقاء بالأنواء .

#### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أنكر الحديث الاستسقاء بالنجوم لأنه طلب للنفع من غير الله وذلك شرك به

#### ملاحظية :

يجوز ذكر الشخص بلقبه الذي يكرهه إذا لم يمكن معرفته إلا به .

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أربع في أمتي ، من أمر الجاهلية ، الفخر بالأحساب ، والطعن في الأنساب ، الاستسقاء بالنجوم ، النياحة ، تقام يوم القيامة ، سربال ، قطران .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د - وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

## شـــروح الكلمات:

صلى لنا: صلى بنا .

الحديبية مكان معروف عند حدود الحرم من جهة جدة ويُسمَّى بالشميسي الآن

على أثر سماء : أي عقب مطر .

فلما انصرف أي انصرف من صلاته .

أقبل على الناس : قابلهم بوجهه .

من عبادي : أي من الناس

مؤمن بي : شاكر لنعمتي . وكافر : كافر بنعمتي .

<sup>(</sup>١) هو زيد بن خالد الجهني . صحابي مشهور ـ رضي الله عنه ـ ، توفي سنة (٦٨هـ) وله خمس وثيانون سنة .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( الفتح ٢/ ١٠٣٨ ) في الاستسقاء باب قول الله تعالى ﴿ وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون ﴾ ومسلم (٧١) في الإيهان ، باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء .

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا زيد بن خالد ـ رضي الله عنه ـ في هذا الحديث أن النبي على صلى بهم صلاة الفجر في أرض الحديبية وكانت صلاتهم في أرض قد بللها المطر ، فلما فرغ رسول الله على مسلاته وأقبل على الناس بوجهه أراد أن يشوق الصحابة إلى الخير ويستثير رغبتهم إلى العلم فقال : هل تعلمون ماذا قال ربكم فأحسنوا الأدب مع الله ورسوله وفوضوا العلم إلى أهله ، فأحبرهم أن الله أوحى إليه بأن الناس قد انقسموا عقب هذا المطر إلى قسمين : شاكر وكافر ، فمن نسب المطر إلى فضل الله فقد شكر نعمة الله ، ومن نسب المطر إلى الكوكب فقد كفر بنعمة الله .

## الفوائسك:

- ١ \_ استحباب انصراف الإمام بعد التسليم والتوجه إلى المأمومين .
  - ٢ ـ استحباب التشويق إلى العلم بالاستجواب .
    - ٣ \_ إثبات صفة القول لله .
    - ٤ \_ حسن الأدب للمسئول عما لا يعلم .
      - ه \_ تحريم الكفر بالنعم .
      - ٦ \_ إثبات صفة الرحمة لله .
      - ٧ ـ نسبة النعمة إلى غير الله كفر بها .
    - ٨ ـ تحريم قول الإنسان مطرنا بنوء كذا .

# مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن نسبة المطر إلى الأنواء كفر.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث اعتبر الحديث من نسب المطر إلى الأنواء كافراً لأنه نسب المعمة وهي المطر إلى غير الله فأشرك معه غيره .

المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : صلى لنا ، على أثر سماء ، فلما انصرف ، أقبل على الناس ، من عبادي ، مؤمن بي ، وكافر . ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً

جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخد .

د- وضح مناسبة الحديث لباب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء ه- وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

ولهما(۱) من حديث ابن عباس بمعناه وفيه « قال بعضهم: لقد صدق نَوْءُ كذا وكذا فأنزل الله هذه الآيات: ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُ وَ كَتَابَ مَكْنُونِ لاَ يَمُسُّهُ إِلاَّ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُ وَنَ تَعْلَمُ وَنَ عَظِيمٌ إِنَّهُ لَقُرْ أَنْ كَرِيمٌ فِي كِتَابَ مَكْنُونِ لاَ يَمُسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ تَعْلَمُ وَنَ تَعْلَمُ وَنَ تَعْلَمُ الْعَالَمِينَ أَفَبِهِذَا الْخَديثِ أَنْتُم مُدهنُونَ وَتَجُعلُونَ الْمُطَهَّرُونَ مَا لَكُمُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ

فلا : اللام زائدة للتأكيد .

مواقع النجوم : مساقطها عند غروبها .

<sup>(</sup>١) حديث ابن عباس رضي الله عنهما ليس عند البخاري وإنها هو عند مسلم فقط رقم (٧٣) في الإيهان . باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء .

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة : الآيات من ٧٥ إلى ٨٢ .

وإنه : أي القسم الذي أقسم به .

كريم: أي كثير الخير عظيم.

في كتاب : المراد بالكتاب هو الكتاب الذي بأيدي الملائكة .

مكنون : محفوظ عن التبديل والتغيير .

لا يمسه إلا المطهرون : أي لا يمسه عند الله إلا الملائكة .

الحديث: القرآن.

أنتم مدهنون : أي تمالئون به الكفار وتركنون إليهم .

وتجعلون رزقكم : أي المطر .

أنكم تكذبون: وذلك بنسبتكم المطر إلى الأنواء لا إلى مُنزلِه الحقيقي وهو الله .

## الشرح الإجمالي:

يقسم الله سبحانه وتعالى بمساقط النجوم عند غروبها على إثبات عظمة القرآن وبركته ، وأنه محفوظ في الكتاب الذي بأيدي الملائكة ، وأنه لا يمسه عند الله إلا الملائكة المطهرون ، وأنه منزل من مالك الكون ومديره وليس كها زعم المشركون شعراً وكهانة ، ثم ينكر الله على أولئك المذين يهالئون الكفار في القرآن ويداهنونهم بتحريف أحكامه ويركنون إليهم ومن ذلك موافقتهم للكفار بنسبة الرزق الذي هو المطر إلى الأنواء وذلك تكذيب بمنزله الحقيقي وهو الله .

## الفوائـــد:

١ ـ لله أن يقسم بها يشاء وليس للبشر أن يقسموا إلا بالله أو صفاته.

٢ \_ إثبات عظمة القرآن وحفظه عن التبديل والتغيير .

٣ ـ أن القرآن مُنزَّل غير مخلوق .

٤ \_ إثبات صفة العلو لله .

٥ - تحريم المجاملة على حساب الدين
 ٢ - تحريم نسبة المطر إلى الأنواء

مناسبة الآية للساب

حيث دلت الآية على كفر من نسب النعم إلى غير الله ومنها نسبة المطر إلى الأنواء .

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث كذبت الآية من نسب النعم إلى غير الله ومنها نسبة المطر إلى الأنواء لأن ذلك إشراك مع الله في انعامه .

المناقشة :

أ - اشرح الكلمات الآتية: فلا ، مواقع النجوم ، وإنه ، كريم ، كتاب ، مكتون ، لا يمسه إلا المطهرون ، الحديث ، أنتم مدهنون ، وتجعلون رزقكم ، أنكم تكذبون .

ب - اشرح الآيات شرحاً إجهالياً
 ج - استخرج خمس فوائد من الآيات مع ذكر المأخد

د- وضح مناسبة الآية لباب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء . هـ- وضح مناسبة الآية للتوحيد .

# باب قول الله تعالى

# ﴿ ومنَ الناسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أنداداً . . . الآية ﴾

وقول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَندَاداً يُحَبُّونَهُمْ كَحُبُّ اللَّهِ وَاللَّهِ أَندَاداً يُحَبُّونَهُمْ كَحُبُّ اللَّهِ وَاللَّهِ وَلَوْ يَرَىٰ الَّذينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ العَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً وَأَنَّ اللَّهَ شَديدُ الْعَذَابِ ﴾ (١)

# شـــرح الكلمات:

من الناس: بعض الناس.

يتخذ: يجعل.

أنداداً : أمثالًا ونظراء .

يحبونهم كحب الله: يساوون أندادهم مع الله في محبة التعظيم.

والـذين آمنـوا أشد حباً لله: والذين آمنوا أكثر حباً لله من حب المشركين له لأن حب المؤمنين خالص لله، وحب المشركين موزع بين الله وأندادهم، والحب الخالص أقوى من الحب المشترك.

ظلموا: أي أشركوا.

## الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه في هذه الآية أن بعض الناس يجعلون مع الله أنداداً يساوونهم مع الله في محبة التعظيم ، ثم يبين الله سبحانه أن المؤمنين الموحدين أكثر حباً لله لأن حب المؤمنين خالص لله وحب هؤلاء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الآية ١٦٥ .

المشركين موزع بين الله وأندادهم والحب الخالص أقوى من الحب المشترك، ثم يخبر الله سبحانه في معرض التحذير أن هؤلاء المشركين حين يرون العذاب يوم القيامة سيعلمون أن القوة كلها لله وأن الله شديد العذاب.

#### الفوائـــد :

- ١ ـ الحب من أنواع العبادة .
- ٢ ـ لم ينفع المشركين حبهم لله لوجود الشرك فيه .
  - ٣ \_ أن الشرك يبطل الأعمال .
- ٤ \_ أن إخلاص الحب لله من علامات الإيمان .
  - ٥ \_ إثبات صفة القوة لله .

## مناسبة الآية للباب وللتوحيد:

حيث دلت الآية على أن من أحب شيئاً كحب الله فقد اتخذه نداً مع الله وذلك هو الشرك .

#### ملاحظية:

حتى لا يلتبس الأمر على القارىء فلا يدري أي أقسام المحبة يجب إخلاصه لله ، نسوق هذه الأقسام حتى يكون على بصيرة من أمره ، فاعلم أن المحبة قسمان : أحدهما خاص : وهي محبة العبودية التي تستلزم الذل والخضوع والتعظيم وكمال الطاعة فهذه لا تصلح إلا لله . . وثانيهما محبة مشتركة لله : وهي ثلاثة أنواع :

- ١ \_ محبة طبيعية : كمحبة الشخص للأكل .
- ٢ محبة شفقة ورحمة : كمحبة الوالد لولده .

٣- ومحبة إلف: كمحبة الشخص لزميله . . فهذه الأنواع الثلاثة يجوز صدورها من مخلوق لآخر . .

#### المناقشية

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : من الناس ، يتخذ ، أنداداً ، يحبونهم
 كحب الله ، والذين آمنوا أشد حباً لله ، ظلموا .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبؤنهم كحب الله ﴾ .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَ تُكُمْ وَأَمْوَانُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَ تُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتَجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّه وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فِتَرَبَّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِي اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ (١) .

## شـــرح الكلمات:

عشيرتكم : العشيرة الجهاعة التي ترجع إلى عقد واحد .

اقترفتموها : حصلتموها .

تخشون كسادها: تخافون رخصها وفوات وقت نفاقها.

ومساكن ترضونها : أي لحسنها وطيبها .

فتربضوا : انتظروا ماذا يحل بكم من العذاب .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : الآية ٢٤ .

الفاسقين: الخارجين عن طاعته

الشــــرح الإجمالي :

في هذه الآية يأمر الله نبيه محمداً على بأن يبين للناس أن من قدم حب هذه الأشياء الثانية على حب الله ورسوله والدفاع عن دينه فإن عليه أن ينتظر ماذا سيحل به من عذاب الله لأن الله لا يوفق إلى طاعته من

الفوائد:

أراد الخروج عنها

۱ - تحريم تقديم حب هذه الأشياء الثمانية على حب الله ورسوله والجهاد في سبيله .

٢ - جواز محبة هذه الأشياء الثهانية إذا لم تطغ على حب الله ورسوله

حب الله ورسوله متلازمان فلا يصح حب أحدهما دون الآخر
 عداية التوفيق خاصة بالله دون من سواه

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم تقديم حب هذه الأشياء الثمانية على حب الله ورسوله .

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على وجوب حب الله ورسوله ، لذا يكون الحب نوعاً من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

المنساقشى :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : عشيرتكم ، اقترفتموها ، تخشون كسادها ، مساكن ترضونها ، فتربصوا ، الفاسقين .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استحرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية لباب ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله انداداً يحبونهم كحب الله ﴾ .

ه\_\_ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وعن أنس ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال : «لا يُؤمِنُ أحدُكُمْ حتى أكونَ أحبَ إليه من ولدِه ووالدِه والنّاسِ أجمعين » أخرجاه (١) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

لا يؤمن أحدكم: لا يحصل له الإيهان الكامل الذي تبرأ به ذمته ويدخل الجنة بلا عذاب

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله على الإيمان الذي به تبرأ ذمته ويدخل به الجنة بلا عذاب ولا يتحصل على الإيمان الذي به تبرأ ذمته ويدخل به الجنة بلا عذاب حتى يقدم حب رسول الله على حب ولده ووالده والناس أجمعين ، وذلك أن حب رسول الله يعني حب الله لأن الرسول هو الملغ عنه والهادي إلى دينه ، ومحبة الله ورسوله لا تصح إلا بامتثال أوامر الشرع واجتناب نواهيه وليس بإنشاد القصائد وإقامة الاحتفالات وتلحين الأغانى .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١/ ١٥) في الإيهان ، باب حب الرسول ﷺ من الإيهان .

ومسلم (٤٤) في الإيمان، باب وجـوب محبة رسول الله ﷺ أكثر من الأهل والولد والوالد والناس أجمعين .

الفوائـــد:

١ - أن نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام .

٢ - أن العمل من الإيمان لأن المحبة من أعمال القلب.

٣- وجوب تقديم محبة رسول الله على محبة الولد والوالد والناس أجمعن

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على وجوب تقديم محبة الله ورسوله على محبة من سواهما .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب تقديم محبة الله ورسوله على من سواهما لذا تكون المحبة عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

المناقشية:

أ - اشرح ما يلي : لا يؤمن أحدكم .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخد .

د - وضح مناسبة الحديث لباب ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله

أنداداً يحبونهم كحب الله ﴾ .

هــ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١/ ١٥ ) في الإيبان ، باب حب الرسول ﷺ من الإيبان .

ومسلم (٤٤) في الإيمان باب وجوب محبة رسول الله ﷺ أكثر من الأهل والولد والناس أجمعين.

ولهما عنه قال: قال رسول الله ﷺ: « ثلاث مَنْ كُنَّ فيه وجد بهنَّ حلاوةَ الإيهان: أن يكون الله ورسولُه أحبً إليه مما سواهما، وأن يُحبً المرء لا يُحبَّه إلاّ لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذَهُ الله منه كما يكره أن يُقذَف في النار »(١) وفي رواية لا يَجِدُ أحدُ حلاوةَ الإيهان حتى . . . . إلخ (٢) .

# شـــرح الكلمات:

ثلاث : أي ثلاث خصال .

من كن فيه : أي من وجدن وحصلن فيه .

وجد بهن حلاوة الإيمان: حلاوة الإيمان هي استلذاذ الطاعات وتحمل المشقات في رضى الله ورسوله.

أحب إليه مما سواهما: المحبة هنا محبة قلبية ، كما في حديث آخر-أحبوا الله بكل قلوبكم - والمعنى أنه يميل بكله إلى الله وحده فيكون هو محبوبه ومعبوده دون من سواه

وأن يكره أن يعود في الكفر: لشدة بغضه للكفر يتساوى عنده الرجوع إلى الكفر وطرحه في النار.

بعد إذ أنقذه الله منه: كما يكره أن يقذف في النار.

# الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا رسول الله ﷺ في هذا الحديث أن للإيهان حلاوة ، وأن حلاوته لا يحصلها ويظفر بها إلا من قدم محبة الله ورسوله على محبة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١/ ١٦) في الإيبان . باب حلاوة الإيبان .

ومسلم (٤٣) في الإيبان . باب خصال من يتصف بهن وجد حلاوة الإيبان .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ( الفتح ١٠/ ٦٠٤١) في الأدب باب الحب في الله .

من سواهما ولم يحب أحداً من الناس إلا من أجل الله وفي ذات الله ، وأن يكره الكفر والرجوع فيه كما يكره النار والوقوع فيها .

الفوائسسد:

١ - إثبات حلاوة الإليمان وأنها لا تتحقق لكل مؤمن .

٢ ـ وجوب تقديم محبة الله ورسوله على مِحبة من سواهما .

حواز عود الضمير إلى الله ورسوله معاً .
 الحب في الله من علامات الإيمان .

٥ ـ وجوب كراهية الكفر وأهله .

مناسببة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على وجوب تقديم محبة الله ورسوله على محبة من سواهما .

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على وجوب تقديم حب الله ورسوله على من سواهما وهذا يدل على أن المحبة نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك

أ - اشرح الكلمات الآتية: ثلاث ، مَنْ كُنّ فيه ، وجد بهن ، حلاوة الإيمان ، أحب إليه مما سواهما ، وأن يكره أن يعود في الكفر ، بعد أن أنقذه الله منه ، كما يكره أن يقذف في النار . بسرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر الماحذ .

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

وعن ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ « مَنْ أَحَبُ في الله وأبغضَ في الله وَوَالَى في الله وعادَى في الله ، فإنها تُنَالُ ولاية الله بذلك ، ولن يجدَ عبد طعمَ الإيهان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك ، وقد صارت عامّة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا ، وذلك لا يُجْدِي على أهله شيئاً » رواه ابنُ جرير (۱) .

مناسبة هذا الأثر للباب وللتوحيد :

حيث أفاد الأثر أن ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ يرى أن المحبة عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

وقال ابن عباس رضي الله عنه \_ في قوله تعالى : ﴿ وتقطعت بهم الأسباب ﴾ قال المودة .

مناسبة تفسير ابن عباس للباب وللتوحيد :

حيث أفاد تفسير ابن عباس للآية أن المودة إذا لم تكن لله سيخسرها صاحبها يوم القيامة لأنها إشراك مع الله في المحبة .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في المسند (٣/ ٤٣٠) من حديث عمرو بن الجموح رضي الله عنه وذكره الهيثمي في مجمع الـزوائـد (١/ ٨٩) وقـال: رواه الطبراني في الكبير وفيه رشدين بن سعد وهو ضعيف .

# باب قول الله تعالى

﴿إنها ذلكم الشيطان يُخَوِّفُ أُولِياءَهُ . الآية ﴾

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّهَا ذِلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُمْ مُّؤْمِنِينَ ﴾ (١) .

# شـــرح الكلمات:

الشيطان: أي شيطان الجن.

يخوف أولياءه : أي يخوفكم بأوليائه ويعظمهم في صدوركم

فلا تخافوهم للا تخشوا أولياء الشياطين .

وخافون : أي أخلصوا الخوف لي .

## الشــــرح الإجمالي :

لما كان الخوف من الأسباب التي قد تثبط المسلمين عن مناصرة الحق ورفع رايته ، أخبر الله سبحانه أن ما قد يقع في نفوس المسلمين من الخوف إنها هو من أوهام الشيطان وأتباعه ، وذلك بها يبثونه من الأراجيف بمختلف الطرق والوسائل ، ثم يأمر الله المسلمين بأن لا يلتفتوا إلى تأثيرات هؤلاء المخذلين ، إنها عليهم أن يخلصوا الخوف لله إن كانوا

١ ـ تحريم ترك الواجب حوفا من الخلق .

٢ ـ وجوب إخلاص الخوف لله تعالى .

الآية ١٧٥ .

٣ خوف الله من علامات الإيمان .

# مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على وجوب إخلاص الخوف لله تعالى .

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على وجوب إخلاص الخوف لله ، لذا يكون الخوف نوعاً من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### مـــلاحظـــــــة :

للخوف أربعة أقسام:

أولاً: خوف السر: وهو أن يخاف من غير الله أن يصيبه بها يشاء من مرض أو فقر ونحو ذلك بقدرته ومشيئته سواءاً ادعى أن ذلك كرامة للمخلوف بالشفاعة أو على سبيل الاستقلال فهذا الخوف لا يجوز لأنه شرك أكبر.

ثانياً: الخوف من المخلوق: المؤدي إلى فعل محرم أو ترك واجب، فهذا حرام.

ثالثاً : خوف وعيد الله الذي توعد به العصاة : وهذا الخوف من أعلى مراتب الإيمان .

رابعاً: الخوف الطبيعي: كخوف الإنسان من السبع ونحوه، وهذا جائز.

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : الشيطان ، يخوف أولياءه ، فلا تخافوهم ، وخافوني .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب: إنها ذلكم الشيطان يخوف أولياءه

هـــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّهَا يَعْمُرُ مَسَاجِلَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الاَّحْرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَىٰ الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَئكِ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْلَّهَ تَدِينَ ﴾ (١) .

شـــرح الكلمـات:

إنها يعمر مساجد الله: أي يعمرها بالعبادة.

من آمن بالله : أي وحدّ الله وآمن بها أنزل .

وأقام الصلاة: أي أدى الصلوات الخمس كاملة بشر وطها وأركانها و واجباتها وآتى الزكاة : أي دفع الزكاة الواجبة في ماله إلى مستحقيها .

ولم يخش إلا الله : يخافه إجلالًا وتعظيمًا .

# الشــــــرح الإجمالي :

لما كانت المساجد هي مواضع عبادة المسلمين ومركز قوادهم وعلمائهم ندب الله المسلمين إلى بناء المساجد وعمارتها بالطاعة ونشر العلم ، ثم أخبر أن هذه العمارة لا تليق إلا بمن وحد الله وصدق بيوم الجزاء والحساب وأدى ما أوجب الله عليه على الوجه المشروع وأخلص خوفه لله دون من سواه ثم أكد أن هؤلاء سيفوزون بالهداية بتوفيق الله

(١) سورة التوبة : الآية ١٨

#### الفوائـــد:

- ١ \_ عيارة المساجد بالعبادة من علامات الإيمان .
  - ٢ \_ وجوب إقامة الصلوات الخمس .
  - ٣ \_ وجوب أداء الزكاة إلى مستحقيها .
  - ٤ \_ وجوب إخلاص خشية التعظيم لله .

### مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على وجوب إخلاص خشية التعظيم لله .

### مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على وجوب إخلاص خشية التعظيم لله ، لذا تكون هذه الخشية نوعاً من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### مــلاحظــــــة :

عهارة المساجد قيل هي معنوية وذلك يكون بملازمة المساجد والمواظبة عليها بفعل العبادات وحلقات العلم ، وقيل هي حسية وذلك يكون ببناء المساجد وترميمها وتنظيفها ، والأولى حمل الآية على المعنيين لأنها لا يتعارضان .

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : إنها يعمر مساجد الله ، من آمن بالله ، وأقيام الصلاة ، وآتى الزكاة ، ولم يخش إلا الله .
  - ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية لباب : إنها ذلكم الشيطان يخوف أولياءه . هـ - وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ : آمَنَّا بِاللَّهِ فِإِذَا أُوذِيَ فِي

الله جَعَلَ فَتِنْةَ النَّاسِ كَعَذَابَ اللَّهِ وَلَثِنْ جَاءَ نَصْرٌ مِنْ رَبِّكَ لَيَقُّولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ أَوَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِهَا فِي صُدُورِ العَالَمِنَ ﴾ (١)

#### شـــرح الكلمـات:

ومن الناس: أي بعض الناس.

يقول آمنا بالله: أي يؤمن بلسانه دون قلبه كالمنافقين

فإذا أوذي في الله : أي فإذا عُذَّب من أجل إيهانه .

جعل فتنة الناس كعذاب الله: جعل عذاب الناس في الدنيا كعذاب الله في الآخرة فارتد عن دينه ولحق بالكفر.

ولئن جاء نصر من ربك : فإذا نصر الله جنده وعباده المؤمنين ففتحوا البلاد ورزقهم الغنائم .

ليقولن إنا كنا معكم: أي ليقولن هؤلاء المنافقون إنا كنا معكم في الإيهان .

أوليس الله بأعلم بها في صدور العالمين : أي أن الله عالم بها انطوت عليه صدورهم من النفاق والكذب .

### الشرح الإجمالي:

يخبرنا الله في هذه الآية أن بعض الناس وهم المنافقون يدعون الإيمان بألسنتهم فإذا عذبهم الناس من أجل إيمانهم ساووا بين عذاب

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : الآية ١٠ أ

الناس المؤقت وعذاب الله الدائم فارتدوا عن دينهم ، فإذا نصر الله جنده وعباده المؤمنين ورزقهم الفتوح والغنائم ادعوا الإيهان مرة ثانية ليأخذوا مثل ما يأحذه المسلمون من الغنائم ، ثم تهددهم الله بأنه عالم بها في صدورهم من النفاق وسيجزيهم على ذلك .

#### الفوائسسد:

- ١ \_ الصبر على الأذى في الدين من علامات الإيمان .
  - ٢ ـ تحريم المداهنة في الدين .
- ٣ ـ من طبيعة المنافق الفرار عند الفزع والإقدام عند الطمع .
  - إحاطة علم الله بكل شيء ظاهراً وباطناً .

### مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم مساواة الخوف من الله بالخوف من المخلوق .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على وجوب تقديم خوف الله على خوف من سواه ، لذا يكون الخوف عبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المنساقشـــــــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : من الناس ، يقول آمنا بالله ، فإذا أوذي في الله ، جعل فتنة الناس كعذاب الله ، ولئن جاء نصر من ربك ، ليقولن إنا كنا معكم .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ

د \_ وضح مناسبة الآية لباب: إنها ذلكم الشيطان يخوف أولياءه

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وعن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعاً « إنَّ مِنْ ضَعْفِ اليقين أن تُرضِيَ الناسَ بسخطِ الله ، وأن تحمَدَهم على رِزْق الله ، وأن تَذُمَّهُمْ على مِا لم يؤتِكَ الله ، إنَّ رِزْق الله لاَ يَجُرُّهُ حِرْص حريص ولاَ يَرُدُهُ كراهيةُ كارهِ »(١) .

شـــرح الكلمـات:

ضعف: الضعف هو ضد القوة

اليقين : هو كمال الإيمان .

أن ترضى الناس بسخط الله: تؤثر رضاء الناس على رضاء الله . وأن تحمدهم على ما وصلك على وأن تحمدهم من النعمة وتنسى المنعم الحقيقى وهو الله .

وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله: أي إذا طلبت منهم شيئاً ومنعوك ذممتهم على ذلك ونسيت أن المانع الحقيقي هو الله .

### الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا النبي على في هذا الحديث أن من ضعف إيهان الشخص ويقينه أن يجامل الناس في أقواله وأفعاله على حساب الدين فيؤثر رضاء

<sup>(</sup>١) أبو نُعيم في الحلية (٥/ ١٠٦)، والبيهقي في الشعب (١/ ١٥١، ١٥٢)، وضعفه الألباني في ضعيف الجامع (٢٠٠٧).

الناس على رضاء الله ويشكر الناس على ما وصله من نعم الله على أيديهم ويذمهم على ما لم يقدره الله له على أيديهم وينسى أو يتناسى أن المنعم الحقيقي والمانع الحقيقي هو الله ، ثم يخبر النبي على أن الفضل كله بيد الله يؤتيه من يشاء وأنه لا يستطيع أحد جلبه ولو بلغ في الحرص غايته ولا يستطيع أحد دفعه ولو بلغ في الكره شدته .

#### الفوائسيد:

- ١ ـ أن الإيهان يزيد وينقص ويقوى ويضعف .
  - ٢ \_ أن الأعمال من الإيمان .
  - ٣ \_ إثبات صفة السخط لله .
- ٤ \_ تحريم شكر الناس إذا اعتقدت أن النعمة تأتي منهم استقلالًا .
  - ٥ \_ تحريم ذم الناس على ما لم يقدره الله .
    - ٦ ـ أن الخير والشر مقدر من الله .
      - مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم ترك شيء من الواجب خوفاً من الناس .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أفاد الحديث أن الخوف نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

### ملاحظـــة:

أ ـ سند هذا الحديث فيه ضعف ، لكن الأدلة الأخرى تقويه وتؤيده .

ب - الجمع بين هذا الحديث وقوله على الله : « من لا يشكر الناس لا يشكر الله - أنه يجوز شكر الإنسان على أساس أنه سبب ، ويحرم شكره إذا اعتقد أنه المنعم الحقيقى .

المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ضعف ، اليقين ، أن ترضي الناس بشخط الله ، وأن تحمدهم على رزق الله ، وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث لباب إنها ذلك الشيطان يخوف أولياءه هـ \_ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

\* \* \*

de de de

وعن عائشة \_ رضي الله عنها \_ أن رسول الله عنه قال: « من التمسَ رضا الله بسخط النّاس رَضِيَ الله عنه وأرضى عنه الناس ، ومَنْ الْتَمَسَ رضا النّاس بسَخطِ الله ، سَخطَ الله عليه وأسخط عليه النّاس » رواه ابن حِبّان في صحيحه (١) .

شـــرح الكلمات:

التمس: أي طلب.

سخط الناس: غضب الناس.

<sup>(</sup>١) ابن حبان (١٥٤١) ، (١٥٤٢ ـ موارد) والترمذي (٢٤١٤) في الزهد وصححه الألباني انظر صحيح الجامع (٥٩٧٣)

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي على في هذا الحديث أن من طلب رضا الله بامتثال أوامره واجتناب نواهيه ولم يبال بسخط الناس وغضبهم وما يوجهونه إليه من الإهانات والضغوط فإن الله سيرضى عنه وسينزل محبته في قلوب الناس أما من حاول رضا الناس ولو كان ذلك على حساب الدين فإن الله سبحانه سيسخط عليه وسينزل بغض ذلك الشخص في قلوب الناس عقوبة له بنقيض قصده والواقع يشهد لذلك.

#### الفوائـــد:

- ١ \_ إثبات صفة الرضا لله .
- ٢ ـ أنَّ التمسك بالدين سبب لرضاء الله ورضاء الناس .
  - ٣ ـ تحريم المجاملة على حساب الدين .
    - ٤ \_ إثبات صفة السخط لله .
  - ٥ ـ المداهنة في الدين سبب لسخط الله .
  - ٦ أن القلوب وتصريفها حباً وبغضاً بيد الله .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم ترك شيء من طاعة الله خوفاً من الناس وطلب رضاهم .

### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على وجـوب إخلاص الخوف لله ، لذا يكون الحوف نوعاً من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

المنساقش

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: التمس، سخط.

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د\_ وضح مناسبة الحديث لباب قول الله تعالى : إنها ذلك الشيطان يخوف أولياءه .

هـ وضح مناسبة الحديث للتوحيد .

# باب قول الله تعالى ﴿ وعلى الله فتوكَّلُوا إِنْ كَنْتُمْ مُؤْمَنِينَ ﴾

وقول الله تعالى: ﴿ قَالَ رَجُلاَنِ مِنَ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا الخُلُوا عَلَيْهِمَا النَّهُ عَلَيْهِمَا النَّهِ عَلَيْهِمُ البَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالبُونَ وَعَلَىٰ اللَّه فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١) .

### شيرح الكلمات:

رجلان : الرجلان من بني إسرائيل .

أنعم الله عليها: أنعم الله عليها بالإيمان واليقين بحصول ما وعدوا به من النصر والظفر.

الباب : المراد به باب بلدة الجبارين وهي بلدة بيت المقدس .

غالبون : منتصرون .

وعلى الله فتوكلوا: التوكل اعتهاد القلب على الله إيهاناً بكفايته سيحانه لعبده.

### الشرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن رجلين مؤمنين من بني إسرائيل قد نصحا قومها وطلبا منهم أن يدخلوا بلدة بيت المقدس ووعداهما بالنصر إن هم دخلوها وذلك ثقة منها بوعد الله على لسان رسوله موسى عليه السلام وطلبا منهم أن يعتمدوا على الله في تحقيق النصر ولا يغتروا بقوة الأعداء فإن النصر بيد الله يؤتيه من يشاء وقد وعد مه المؤمنين والله لا يخلف الميعاد.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية : (٢٣) .

الفوائــــد:

المناقشية

١ ـ وجوب تناصح الجيش ورفع معنوياته .

٢ - أن الإيمان والتوكل من أهم أسباب النصر

٣ - التوكل شرط في صحة الإيمان .
 ٤ - فرضية التوكل على الله دون من سواه .

مناسبة الآيسة للساب :

حيث دلت الآية على وجوب إخلاص التوكل على الله دون من

سواه .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن التوكل على الله نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك .

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : رجلان ، أنعم الله عليهما ، الباب .

ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً . ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية لباب قول الله تعالى: وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين هـ - وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ إِنَّهَا المُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْبِتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِيهَانَاً وَعَلَىٰ رَبِّمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ (١) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

إذا ذكر الله : أي إذا خُوِّفوا بالله .

وجلت قلوبهم : أي خافت قلوبهم فعملوا ما أمروا به واجتنبوا ما نهوا عنه .

آياته: أي القرآن.

وعلى ربهم يتوكلون: أي يعتمدون بقلوبهم على الله ويفوضون الأمر إليه وحده دون من سواه .

### الشمرح الإجمالي:

يخبرنا الله في هذه الآية أن المؤمنين حقاً هم الذين إذا خوفوا بالله خافوا من عذابه ففعلوا ما أمروا به واجتنبوا ما نهوا عنه ، وإذا قُرأت عليهم آيات من كتاب الله زادتهم إيهاناً مع إيهانهم وأنهم يعتمدون بقلوبهم على الله ويفوضون الأمر إليه بجلب ما ينفعهم ودفع ما يضرهم .

#### الفوائسد:

١ \_ أن الجوف من الله والتوكل عليه من صفات المؤمنين .

٢ ـ أن الإيهان يزيد وينقص .

٣ ـ وجوب التوكل على الله دون من سواه .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال : الآية ٢ .

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على وجوب التوكل على الله دون من سواه .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن التوكل نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك

المناقشـــة:

أ - اشرح الكلمات الآتية : إذا ذكر الله ، وجلت قلوبهم ، آياته ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية لباب قول الله تعالى : وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين .

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى : ﴿ يَأَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (١)

شـــرح الكلمـات:

النبي: المراد بالنبي هنا محمد ﷺ . حسبك الله وحده كافيك وكافي من حسبك الله وحده كافيك وكافي من

اتبعك من المؤمنين .

(١) سورة الأنفال : الآية ٢٤

### الشـــرح الإجمالي :

في هذه الآية يبشر الله نبيَّه محمداً ﷺ وأتباعه ويعدهم بالنصر على أعدائهم ويأمرهم ضمناً أن يعتمدوا عليه دون من سواه فإنه سيكفيهم كيد عدوهم

#### الفوائـــد:

- ١ ـ الله كاف من اعتمد عليه .
- ٢ \_ الإيهان من عوامل النصر.
- ٣ \_ وجوب الإيهان بحب الله وحده دون من سواه .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن التوكل نوع من العبادة وصرف العباد لغير الله شرك .

#### ملاحظه:

قلنا إن الإِيهان يتضمن التوكل لأن من حقق الإِيهان بكفاية الله وحده فلا بد أن يعتمد عليه وحده .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرَح الكلمات األاتية : النبي ، حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين . ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

وضخ مناسبة الآية لباب قول الله تعالى : وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين .

هــ وضِّح مناسبة الآية للتوحيد .

وقول الله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَىٰ اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ إِنَّ اللَّهَ بَالِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيءٍ قَدْراً ﴾ (١)

شـــرح الكلمات:

ومن يتوكل على الله : ومن يثق بالله ويعتمد عليه .

فهو حسبه: أي كافيه ما أنابه وأهمه.

بالغ أمره: أي أن الله بالغ ما يريده من الأمر فلا يفوته شيء ولا يعجزه مطلوب قد جعل الله لكل شيء تقديراً وتوقيتاً.

الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن من وقف به واعتمد عليه في أموره كلها فإن الله سيكفيه كل ما ينوبه ويهمه من أمور الدنيا والدين، وذلك أن الله بالغ ما يريد من الأمر فلا يفوته شيء أراده ولا يعجزه

شيء طلبه وحتى لا يستبطىء المتوكلون فرج الله، أخبر الله سبحانه وتعالى أنه قد جعل لكل شيء تقديراً وتوقيتاً لا يسبقه ولا يتخلف عنه.

١ ـ بيان فضل التوكل .

٢ - أن التوكل من أهم الأسباب لجلب المنافع ودفع المضار .
 ٣ - وجوب الإيمان بالقضاء والقدر .

٤ ـ تمام قدرة الله وحكمته

مناسبة اللهاب :

حيث دلت الآية على وجوب التوكل على الله لأن الله بالتوكل يحفظ عبده ويكفيه

<sup>(</sup>١) الطلاق: ألآية ٣

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على أن التوكل نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغبر الله شرك .

#### المناقشىكة :

أ\_ اشرح الكلمات الآتية: ومن يتوكل على الله ، فهو حسبه ، بالغ أمره .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآية لباب قول الله تعالى : وعلى الله فتوكلوا إن كنتم

هــ وضح مناسبة الآية للتوحيد .

\* \* \*

وقول الله تعالى : ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلِ ﴾ (١) .

### شـــرح الكلمات:

الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم: المراد بكلمة الناس الأولى هم ركب من بني عبد القيس ، والمراد بكلمة الناس الثانية هم أبو سفيان وأتباعه من المشركين .

فاخشوهم : أي خافوا بأسهم وجمعهم .

فزادهم إيهاناً: أي فزاد ذلك المؤمنين إيهاناً مع إيهانهم .

حسبنا الله: أي الله كافينا.

الوكيل: المتوكل عليه .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الآية ١٧٣ .

الشـــرح الإجمالي:

لما رجع أبو سفيان وقومه المشركون من غزوة أحد أخذوا يجمعون عددهم للهجوم مرة أخرى على المسلمين فمر بهم في الطريق ركب من بني عبد القيس فأوعز إليهم أبو سفيان أن أخبروا محمداً وصحبه أن

بي جد عدتها للانقضاض على محمد ، فلم يأبه رسول الله على لهذا الته الله على الته الله على الته الله على الته الله الله على على التهديد بل جعلوا ثقتهم بالله فهو كافيهم أعداءهم وهو المتوكل عليه في كل الأحوال

الفــوائـــــد :

١ - من علامات الإيمان الثبات في الشدائد
 ٢ - الحرب النفسية لا تضر المؤمنين

٣ ـ أن الإيمان يزيد وينقص .

٤ - استحباب قول المؤمن حسبنا الله ونعم الوكيل
 ٥ - فعل الأسباب لا ينافى التوكل

مناسبة الآية للساب :

حيث دلت الآية على وجوب التوكل على الله والاكتفاء به دون من سواه

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على أن التوكل نوع من العبادة ، وصرف العبادة لغير الله شرك ،

#### من تتمنة المتن :

عن ابن عباس ـ رضي الله عنها ـ قال: «حَسْبُنَا الله ونِعْمَ الوَكيل، قالها إبراهيم عليه السلام حين ألقي في النار. وقالها محمد عليه حين قالوا له: « إنَّ النَّاس قد جمعوا لَكُم فاخشوهُم فزادهم إيهاناً ، وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل » رواه البخاري والنسائي (١)

#### ملاحظـــة:

التوكل هو اعتهاد القلب على الله إيهاناً بكفايته سبحانه لعبده ، وللتوكل على غير الله ثلاثة أقسام :

أحدها : أن يتوكل على مخلوق فيها لا يقدر عليه إلا الخالق : وهذا شرك أكبر .

وثانيها: أن يتوك على المخلوق فيها يقدر عليه مع تعلق القلب به في جلب المنفعة ودفع المضرة: وهذا شرك أصغر.

وثالثها: أن يعتمد على المخلوق فيها يقدر عليه بدون أن يتعلق القلب به في جلب المنفعة ودفع المضرة: فهذا جائز كالاعتهاد على شخص في بيع أو غيره.

والتوكل نصف الدين ونصفه الآخر الإنابة ، والتوكل لا ينافيه فعل الأسباب بل فعل الأسباب علامة على صحة الإيهان .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٨/ ٤٥٦٣) في التفسير باب « الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم » .

والنسائي في الكبرى (٦/ ٣١٦).

باب قول الله تعالى ﴿ أَفَأَمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ ﴾

وقول الله تعالى : ﴿ أَفَأُمِنُوا مَكْرَ اللَّهِ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الخَاسرُونَ ﴾(١) .

شرح الكلمات

مكر الله : هو استدراج العاصي بالنعم .

الحاسرون : الهالكون .

الشـــرح الإِجماليٰ:

ينكر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة على أهل القرى وعلى كل من سار سيرهم ، حيث أنهم لم يُقدِّروا الله حق قدره ، ولم ايخشوا استدراجه لهم بالنعم وهم مقيمون على معصيته حتى نزل بهم سخط الله وحلت بهم نقمته ثم يبين سبحانه وتعالى أنه لا يقدم على هذا الأمن إلا القوم الهالكون الخائبون

الفوائــــد

١ ـ وجوب الخوف من مكر الله .

٢ - جواز وصف الله بالمكر على سبيل المقابلة .

٣ - الأمن من مكر الله سبب للهلاك . مناسبة الآية للبااب

حيث دلت الآية الكريمة على وجوب الخوف من مكر الله

(١) سورة الأعراف : الآية (٩٩) .

### مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على تحريم الأمن من مكر الله لأن ذلك يستلزم تنقيص كمال الله المطلق وذلك منافٍ لكمال التوحيد .

#### المنساقشىسسة

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : مكر الله ، الخاسرون .
 ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د\_وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \* \*

وقوله تعالى : ﴿ قَالَ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ﴾(١)

## شـــرح الكلمـات:

يقنط: القنوط هو الياس.

الضالون : هم المخطئون لطريق الصواب .

### الشـــرح الإجـالي:

لاكانت رحمة الله سبحانه وتعالى تسع كل شيء وكان الأنبياء أعلم الناس برحمة الله وكرمه ، بين إبراهيم عليه السلام أنه لم يستغرب مجيء الولد مع كِبر سنة وسن زوجته يأساً من رحمة الله وفضله و إنها قال هذا مستبعداً مجيء الولد في العادة مع كبرسنه وسن زوجته ، ثم أخبر عليه السلام أنه لا ييأس من رحمة الله إلا الذين أخطئوا جادة الحق وطريق الصواب .

<sup>(</sup>١) سورة الحجر: الآية: ٥٦.

الفسوائسسد:

١ ـ تحريم القنوط من رحمة الله

٢ ـ إثبات صفة الرحمة لله تعالى على وجهٍ يليق بجلاله .

٣ ـ القنوط من رحمة الله من علامة الجهلُّ والضلال.

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية الكريمة على تحريم القنوط من رحمة الله

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية الكريمة على تحريم القنوط من رحمة الله لأن ذلك تنقيص لكرم الله المطلق وذلك مناف لكمال التوحيد .

المناقشة:

أ - اشرح الكلمات الآتية : يقنط ، الضالون .
 ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ

د ـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وعن ابن عباس رضي الله عنهما: «أن رسول الله على سُئِلَ عن الكبائر فقال: الشّرك بالله، والمأسّ مِنْ رَوْح الله، والأمن من مَكْرِ الله، (١)

وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر عن عكـرمـة ، وجسنه العراقي في تحريج الإحياء ( ١٧٧ ) ، وحسنه الألباني في صحيح الجامع ( ١٧٧ ) .

<sup>(</sup>١) رواه البزار ( ١٠٦ كشف الأستار) .

### شــرح الكلمات:

الكبائر: جمع كبيرة ، وهعي كل ذنب ترتب عليه حد في الدنيا أو وعيد في الآخرة .

الشرك بالله : عبادة مع الله غيره أو صرف شيء من أنواع العبادة لغير

اليأس: هو قطع الرجاء والأمل من الله فيها يرومه ويقصده.

رُوح الله : أي رحمة الله .

الأمن من مكر الله: الطمأنينة إلى عدم استدراج الله لعبده بالنعم وهو على المعاصي .

### الشكرح الإجمالي:

لما كانت الطاعة هي الشغل الشاغل لأصحاب رسول الله على ، والهدف الأول في حياتهم ، سألوا رسول الله على عن الكبائر ليتجنبوها ، فأخبرهم رسول الله على عن بعضها ولعلها أهمها ، فبدأها بالشرك لأن الشرك بالله لا يصح معه عمل عامل مها كان دافعه وجودته ، ثم ثنى بذكر اليأس من رحمة الله ، والأمن من مكر الله وذلك ليكون المسلم بين الرجاء والخوف فلا يقنط من رحمة الله التي وسعت كل شيء فيسيء الظن بأكرم الأكرمين ولا يعتمد على رحمة الله كل الاعتماد فيترك العمل الذي من أحله خلق .

#### الفوائسيد:

١ \_ انقسام الذنوب إلى كبائر وصغائر .

٢ ـ تحريم كل من الشرك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكر
 الله وأنها من الكبائر .

٣ ـ وجوب الجمع بين الخوف والرجاء من الله .

٤ ـ إثبات صفة الرحمة لله على وجه يليق بجلاله .
 ٥ ـ جواز وصف الله بالمكر في مقابلة الماكرين .

٦ ـ وجوب إحسَّان الظن بالله عز وجل .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على وجوب الجمع بين الرجاء والخوف من الله سبحانه وتعالى .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب الجمع بين الرجاء والخوف من الله لأن ذلك يثبت الكمال المطلق لله تعالى وهذا محقق لكمال التوحيد .

ملاحظة:

ذكر العلماء أنه يجب على المسلم أن يسير إلى الله بين الرجاء والخوف كطائر بين جناحين ، لكن يُعلِّب جانب الرجاء إذا كان في ساعة الاحتضار واليأس من الحياة .

المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : الكبائر، الشرك بالله، اليأس من روح الله، الأمن من مكر الله .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً
 ج - استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

وعن ابن مسعود قال: « أكبرُ الكبائرِ: الإِشراكُ باللَّهِ ، والأَمْنُ من مكر الله ، والقُنوطُ من رحمةِ اللَّهِ ، واليأ سُ مِن روح الله » رواه عبد الرزاق(١)

### ش\_\_\_رح الكلمات:

القنوط من رحمة الله ، واليأس من روح الله : اليأس هو قطع الرجاء والأمل من الله فيها يرومه ويقصده . والقنوط هو شدة اليأس .

### الســرح الإجـالي:

يخبرنا ابن مسعود رضي الله عنه في هذا الأثر بأن الذنوب صغائر وكبائر وأكبر، وأن أكبرها الشرك بالله، وذلك لأنه لا يصح مع الشرك عمل ولا يقبل، ثم ذكر بعد الشرك الأمن من مكر الله: وهو الاغترار باستدراج الله للعاصي بالنعم وذلك لما يؤدي من الإعتماد الكلي على فضل الله ورحمته وترك العمل الذي من أجله خُلِق، ثم ذكر الياس والقنوط من روح الله ورحمته وذلك لما يفضي إليه من سوء الظن بالله عز وجل.

#### الفوائــــــ :

١ \_ تحريم كل من الشرك بالله ، والأمن من مكر الله ، واليأس والقنوط من روح الله وأنها من الكبائر .

٢ \_ انقسام الذنوب إلى صغائر وكبائر وأكبر.

٣\_ جواز وصف الله بالمكر في مقابلة الماكرين .

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في مصنفه ( ١٠ / ٤٦٠ ) وابن جرير ( ٥ / ٤٦ ) وقال ابن كثير في تفسيره

<sup>(</sup> ١ / ٨٤٤ ) وهو صحيح بلا شك ، وقال الهيثمي في المجمع ( ١ / ١٠٤ ) وإسناده صحيح .

٤ - إثبات صفة الرحمة لله عز وجل على وجه يليق بجلاله ٥ \_ وجوب الاعتدال في الأمور كلها

مناسبة الأثر للباب:

حيب دل الأثر على وجوب الرجاء والخوف من الله

مناسبة الأثر للتوحيد:

حيث دل الأثر على وجوب الجمع بين الرجاء والخوف من الله لأن ذلك مثبت لكمال الله المطلق وذلك محقق لكمال التوحيد .

المناقش

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : القنوط من رحمة الله واليأس من روح الله

ب \_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الأثر مع ذكر المأحد

د\_ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

# باب: من الإيان بالله: الصبر على أقدار الله

وقول الله تعالى : ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلاَّ بإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنِ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١)

### ش\_\_\_رح الكلمات:

ما أصاب من مصيبة : أي ما أصاب أحداً شيء من المصائب . إلا بإذن الله : إلا بقضائه وقدره .

ومن يؤمن بالله : يعلم ويصدق بأن المصيبة من قضاء الله وقدره .

مد قلبه: يهد قلبه للصبر والرضا بالمصيبة .

بكل شيء عليم: أي بليغ العلم لا يخفى عليه من عِلْم ذلك شيء .

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أنه ما من مصيبة من المصائب تحل في شخص من الناس سواء في نفسه أو ماله أو غير ذلك إلا وقد جرت بقضاء الله وقدره النافذ لا محالة ، وأن من يصدق بأن هذه المصائب جارية بقضاء الله وقدره لا بد وأن الله سيوفقه إلى الرضا بها والطمأنينة إلى حكمة الله ، لأن الله عليم بها يصلح عباده بهم رؤوف رحيم ..

<sup>(</sup>١) سورة التغابن : الآية : ١١ .

### الفوائد:

- ١ ـ أن الشر كالخير مقدر من الله تعالى .
- ٢ ـ بيان نعمة الإيمان وأنه سبب لهداية القلب والاستقرار النفسي
  - ٣ ـ بيان إحاطة علم الله بكل شيء .
  - ٤ ـ أن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها .
  - ٥ ـ أن هداية التوفيق من خصائص الله تعالى .

### مناسسة الآية للساب:

حيث دلت الآية الكريمة على أن الصبر على أقدار الله وعدم الجزع من علامات الإيمان بالله

### ملاحظة :

أ\_ الصبر لغة الحبس والمنع: وشرعاً حبس النفس عن الجزع وحبس اللسان عن الشكوى والسخط، وحبس الجوارح عن الأفعال المحرمة كلطم الحدود، وشق الجيوب.

- ب ـ الصبر ثلاثة أقسام:
- ١ ـ صبر على طاعة الله .
- ٢ ــ وصبر على معاصي الله .
- ٣ ـ وصبر على أقدار الله المؤلمة

#### المنساقشىسسىة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ما أصاب من مصيبة ، إلا بإذن الله ، ومن يؤمن بالله ، يهذ قلبه ، والله بكل شيء عليم .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية للباب .

#### \* \* \*

قال عَلْقَمَةُ (١): « هو الرَّجلُ تُصِيبُهُ المصيبةُ فَيعْلم أنها مِنْ عِندِ اللَّهِ فيرضَى ويُسَلِّم » .

### مناسبة الأثر للساب:

حيث دل الأثر على أن علقمة رحمه الله تعالى يرى أن الصبر على المصائب والتسليم من علامات الإيمان .

#### \* \* \*

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه « أن رسول الله ﷺ قال : اثنتان في الناس هما بهم كفر" : الطّعن في النّسب ، والنّياحة على اللّيت »(٢) .

### شـــرح الكلمات:

اثنتان في الناس هما بهم كفر: أي هاتان الخصلتان هما كفر قائم بالناس .

الطعن في النسب : أي عيب النسب والقدح فيه . النياحة : أي رفع الصوت بتعداد محاسن الميت .

<sup>(</sup>١) هو علقمة بن قيس بن عبد الله النخعي الكوفي من كبار التابعين وعلمائهم مات بعد الستن .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٦٧) في الإيهان باب إطلاق اسم الكفر على الطعن في النسب والنياحة .

الســـرح الإحمالي:

لما كان الإسلام مبطلاً لجميع عادات الجاهلية التي لا تنسجم مع مبادىء الإسلام الراقية ، أخبر النبي في هذا الحديث أن الطعن في النسب والنياحة على الميت هما من خصال الكفر التي ستبقى في هذه الأمة وذلك في معرض التحذير منها لما في هاتين الخصلتين من الشرور العامة والخاصة ، فالطعن في النسب جرح لشعور الآخرين وتعال عليهم بدون مبرر . والنياحة على الميت تجديد لأحزان أهل الميت ، وتهويل لأمر المصيبة واعتراض على القدر ، وغالباً ما يصاحبها الكذب على الله في تزكية الميت ورفعه فوق منزلته .

#### الفوائــــد:

١ - تحريم الطعن في النسب والنياحة على الميت .

٢ ـ الإشارة إلى أن هاتين الخصلتين ستبقيان في هذه الأمة

٣ ـ قد يكون في الإنسان شيء من حصال الكفر ولا يعد كافراً
 ٤ ـ نهى الإسلام عن كل ما يؤدي إلى الفرقة

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم النياحة المنافية للصبر الذي هو من علامات الإيمان .

#### المناقشـــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : اثنتان في الناس هما بهم كفر ، الطعن في النسب ، النياحة .

ب \_ اشرح الحديث شرحا إجماليا .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب .

#### \* \* \*

ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: « لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدود ، وشَقَّ الْجُيوب ودَعا بدعوَى الجاهليَّة »(١)

### شـــرح الكلمـات:

ليس منا: أي ليس على سنتنا وطريقتنا.

من ضرب الخدود: أي لطم الخدود تسخطاً ، وذكر الخد هنا لأنه الغالب و إلا فسائر الجسم مثله .

وشق الجيوب: المراد بالجيب مدخل الرأس من الثوب ومعنى شقها فتحها إما كلها أو بعضها.

دعوى الجاهلية : دعوى الجاهلية هي ندب الميت وتعداد محاسنه والدعوة بالويل والثبور عند المصائب .

### الشميرح الإجمالي:

لما كان الإسلام يدعو إلى مكارم الأخلاق وتهذيب النفوس ، نهى عن لطم الخدود وشق الجيوب ودعوى الجاهلية ، وأخبر أن هذه الأفعال ليست من الإسلام في شيء ، وذلك لما فيها من إثارة الأحدن وإطالة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ، الفتح (٣/ ١٢٩٤) في الجنائز، باب ليس منا من شق الجيوب ، ومسلم (١٠٣) في الإيهان ، باب تحريم ضرب الخدود .

أمدها والاعتراض على قضاء الله وقدره وإحياء لبعض عادات الجاهلية السوداء التي عمل الإسلام على محوها وطمسها .

الفوائسيد:

١ - تحريم لطم الخذود وشق الجيوب ودعوى الجاهلية .

٢ ـ إسطال عادات الجاهلية إلا ما ورد الشرع بإثباته كإكرام الضيف
 ونحو ذلك .

مناسسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم لطم الخدود وما عطف عليه لأنها تنافي الصبر الذي هو من علامات الإيمان .

مــلاحظـــــة:

يجوز البكاء على الميت إذا كان دافعه الرقة والرحمة فقط ما لم يصحبه ما يدل على الجزع والسخط.

المنساقشية

أ - اشرح الكلمات الآتية: ليس منا ، من ضرب الخدود ، شق الجيوب ، دعوى الجاهلية .

ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
 ج استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .
 د وضح مناسبة الحديث للباب .

\* \* \*

وعن أنس: أن رسول الله على قال: « إذا أراد الله بعبده الخير عَجَّل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد الله بعبده الشرَّ أمسَكَ عنه بذَنْبه حتى يُوافى به يوم القيامة »(١).

### شـــرح الكلمات:

إذا أراد الله بعبده الخير: المراد بالعبد المؤمن والمراد بالخير هنا تكفير الذنوب .

عجل له العقوبة في الدنيا: أي صب عليه البلاء والمصائب في الدنيا جزاء ما اقترف من الذنوب.

وإذا أراد الله بعبده الشر : المراد بالشر هنا عذاب الآخرة .

أمسك عنه بذنبه: أي أخر عنه العقوبة بذنبه.

حتى يوافي به يوم القيامة : أي يأتي بذنبه كاملاً يوم القيامة .

### الشـــرح الإجمالي :

يخبرنا رسول الله على أن الله سبحانه وتعالى قد يصب المصائب على عبده المؤمن وذلك لكي يطهره من الذنوب والخطايا التي قد تبدر منه في حياته لكي يفد على الله يوم القيامة وقد خف حمله وأوي كتابه بيمينه ، وأن الله ليمسك المصائب عن بعض الناس لا حباً له وإكراماً وإنها استدراجاً له في الحياة لكي يأي يوم القيامة وقد عظم ذنبه وثقل حمله واستحق عذاب الله ، والله يمن على من يشاء بفضله ويعاقب من يشاء بعدله ، لا يُسأل عها يفعل وهم يُسألون .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي رقم (٢٣٩٦) في الزهد. باب ما جاء في الصبر على البلاء وقال: هذا حديث حسن غريب والحاكم في المستدرك (١/ ٣٤٩، ٤/ ٣٧٦، ٣٧٧) وهو في الصحيحة للألباني (١٢٢٠).

الفوائــــد:

١ ـ إثبات صفة الإِرادة لله على وجه يليق بجلاله .

٢ \_ أن الخير والشر مقدر من الله تعالى .

٣ - أن البلاء للمؤمن من علامات الخير ما لم يترتب عليه ترك واجب أو فعل محرم .

٤ ـ ينبغي الخوف من دوام النعمة أو الصحة .
 ٥ ـ وجوب حسن الظن بالله فيها يقضيه لك مما تكره .

٦ - لا يلزم من عطاء الله رضاؤه .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن من اتصف بالإيهان صبر على ما قُدِّر عليه من المصائب لأنها خير له .

المناقشية:

- اشرح الكلمات الآتية: إذا أراد الله بعبده الخير، عجل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد الله لعبده الشر، أمسك عنه بذنبه، حتى يوافى به يوم القيامة.

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د ـ وضح مناسبة الحديث للباب

\* \* \*

وقال النبي ﷺ: « إن عِظَم الجَزاءِ مع عِظَمِ البلاء وإنَّ الله إذا أُحبَّ قوماً ابتلاهم ، فَمَنْ رَضِيَ فله الرِّضا ومَنْ سَخِطَ فلهُ السَّخَطُ » حسَّنه الترمذي().

### ش\_\_\_رح الكلمات:

إن عظم الحزاء مع عظم البلاء: أي كلما عظم بلاؤه عظم ثوابه . ابتلاهم: أي اختبر إيمانهم بالمصائب .

فمن رضى : أي رضى بقضاء الله وقدره .

فله الرضا: أي له الرضا من الله وهذا أعظم ثواب.

سخط: السخط من الشيء الكراهية له وعدم الرضا به .

فله السخط: أي فله السخط من الله وهذا أعظم عقوبة .

### الشـــرح الإجمالي:

غبرنا النبي على في هذا الحديث أن المؤمن قد يحل به شيء من المصائب في نفسه أو ماله أو غير ذلك وأن الله سيثيبه على تلك المصائب إذا هو صبر وأنه كلما عظمت المصيبة وعظم خطرها عظم ثوابها من الله ، ثم يبين على بأن المصائب من علامات حب الله للمؤمن وأن قضاء الله وقدره نافذان لا محالة ، ولكن من صبر ورضي فإن الله سيثيبه على ذلك برضاه عنه وكفى به ثواباً ، وأن من سخط وكره قضاء الله وقدره فإن الله يسخط عليه وكفى به عقوبة .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٩٦) في الزهد باب ما جاء في الصبر على البلاء ، وابن ماجة ( ٤٠٣١) في الفتن . باب الصبر على البلاء من حديث أنس وحسَّنه الأرناؤوط .

الفوائــــد

١ - أن المصائب مكفرات للذنوب ما لم يترتب عليها ترك واجب أو فعل

٢ ـ إثبات صفة المحبة لله على وجه يليق بجلاله.

٣ \_ أن البلاء للمؤمن من علامات الإيمان .

إثبات صفة الرضا والسخط لله على وجه يليق بجلاله .

٥ \_ استحباب الرضا بقضاء الله وقدره .

٦ - تحريم السخط من قضاء الله وقدره .

مناسبة الحديث للياب:

حيث حرم الحديث الجزع من أقدار الله وهذا يدل على أن الصبر على أقدار الله من الإيمان

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : إِن عظم الجزاء مع عظم البلاء، فمن رضى ، فله الرضا ، سخط .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د ـ وضح مناسبة الحديث للباب .

# باب ما جاء في الرياء

وقول الله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَىَّ أَنَّمَا إِلَهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لَقِاءَ رَبِّه ِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّه ِ أَحَدًا ﴾ (١) .

### شـــرح الكلمـات:

قل إنها أنا بشر مثلكم : أي مثلكم في البشرية .

يوحى إلي : أي ميزني الله عنكم بالوحي والرسالة .

يرجو لقاء ربه : أي يخاف لقاء الله يوم القيامة .

ولا يشرك بعبادة ربه أحداً: أي لا يقصد بعبادته أحداً غير الله سواءاً كان صالحاً أو طالحاً ، حياً أو ميتاً .

### الشـــرح الإجمالي:

يأمر الله نبيّه محمداً على في هذه الآية بأن يخبر الناس عن حقيقته وهو أنه بشر مثلهم ، خال من الخصائص الإلهية والملكية ، لكن الله ميزه عنهم بالوحي والرسالة ، وأن مما أوحى الله إليه : إفراد الله بالعبادة وأن من خاف لقاء الله يوم القيامة ورجى ثوابه فإن عليه أن يخلص العمل لله وحده متابعاً به رسوله على .

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : الآية ١١٠

#### الفوائــــد :

- ١ إثبات بشرية محمد ﷺ وخلوه من الخصائص الإلهية والملكية .
  - ٢ في الآية دليل على الشهادتين .
- ٣- أن التوحيد الذي جاء به نبينا هو توحيد الألوهية ، أما توحيد الربوبية فإن الكفار لم ينكروه .
  - ٤ أن شرط قبول العمل الإخلاص لله والمتابعة للرسول ﷺ ﴿
- ٥ في الآية رد على من يستشفع بالصالحين لأن الآية عمت في نفيها ولم تستثن أحداً

### مناسبة الآية للباب وللتوحيد

حيث دلت الآية الكريمة على أن العمل لا يقبل إلا إذا كان خالياً من الشرك . ومن الشرك الرياء .

فائــــدة:

تعريف الرياء: هو فعل الخير لإرادة الغير، والفرق بين الرياء وبين السمعة : أن الرياء لأجل رؤية الناس، والسمعة هي العمل

وبين السمعة : أن الر لإسماع الناس

المنساقشية

أ - اشرح الكلمات الآتية : قل إنها أنا بشر مثلكم ، يوحى إلي ، يرجو لقاء ربه .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج خس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: « أَنَا أَغْنَى الشُّركاءِ عن الشُّركِ مَنْ عَمِلَ عملاً أشرك معي فيه غيري تركتُه وشِرْكَهُ » رواه مسلم (١).

### شـــرح الكلمات:

من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري : من قصد غيري بالعمل الذي يعمله لوجهي .

تركته وشركه: أي تركت العمل المشرك فيه والمشرك.

### الشرح الإجالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذا الحديث القدسي أنه هو الغني بذاته عن جميع مخلوقاته لذا فإنه لا يقبل عملاً فيه شرك ، ومن الشرك الرياء ، لأن ذلك لا يليق بغناه وكرمه المطلق ، وفي ذلك أكبر واعظ للذين تسوّل لهم أنفسهم فيعملوا العمل الذي يبتغى به وجه الله ليصرفوا وجوه الناس إليهم حتى إذا جاؤا يوم القيامة لم يجدوا شيئاً ووجدوا الله عنده فوفّاهم حسابهم والله سريع الحساب .

### الفوائىد:

- ١ ـ إثبات صفة الغنى المطلق لله تعالى .
- ٢ ـ لا يقبل الله من العمل إلا ما كان خالصاً له سبحانه.
  - ٣ \_ بطلان ما وقع فيه الرياء من الأعمال .
    - ٤ \_ إثبات كرم الله المطلق .
  - ٥ ـ إثبات صفة القول لله تعالى على وجه يليق بجلاله

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٩٨٥) في الزهد . باب من أشرك في عمله غير الله .

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على بطلان العمل الذي وقع فيه شرك ومن الشرك الرياء .

### ملاحظه:

١ ـ إذا كان أصل العمل لغير الله فالعمل يحبط إجماعاً.

٢ - إذا كان أصل العمل لله ثم طرأ عليه الرياء فإن دفعه فإن العمل لا يبطل وإن استمر معه الرياء حتى نهاية العمل ، قيل يبطل العمل وقيل لا يبطل ويجازى على أصل نيته ، وهو الأرجح .

#### المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري ، تركته وشركه .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

张 米 米

وعن أبي سعيد مرفوعاً : ألا أُخبرُكم بها هو أُخوَفُ عليكم عندي من المسيح الدجَّال ؟ قالوا : بلى ، قال : الشرك الخفيُّ ، يقومُ الرجُلُ فيُصلِّي فيُزَيِّنُ صلاتَهُ لما يَرَى من نَظَر رَجُل » رواه أحد (١) .

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (٣ / ٣٠) وحسنه الألباني ، وانظر صحيح الترغيب والترهيب (١ / ٧ ) ، وصحيح الجامع (٢٦٠٤).

ورواه ابن ماجة ( ٢٠٤٤ ) في الزهد . باب الرياء والسمعة وحسَّنه البوضيري .

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أنه يشفق على أمته ويخاف عليهم من المسيح الدجال ، لكن خوفه عليهم من الشرك الخفي وهو الرياء أكبر من ذلك ، لأن المسيح الدجال يرتبط بفترة معينة من الزمن ، أما الرياء فإنه موجود في كل زمان ومكان ، ولما في الرياء من الخفاء وقوة الله الله الله وصعوبة التخلص منه ، ثم إنه سُلَّم للظهور والجاه والرئاسة والنفس مجبولة على ذلك .

### الفوائـــد:

- ١ \_ الأسلوب الاستجوابي من أساليب الإسلام .
  - ٢ \_ شفقة النبي عَلَيْتُهُ وحرصه عليهم .
- ٣\_ شدة خطر الرياء على صاحبه لخفائه وعسر التخلص منه وقوة الداعى إليه .
  - ٤ بيان خطر المسيح الدجال والتحذير منه .

### مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على أن النبي ﷺ أخوف ما ما يخاف علينا الشرك الخفي وهو الرياء ، لذا يجب اجتنابه والحذر منه .

#### المناقشـــة

- أ \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- ب \_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - جـ ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

### باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

وَقُـولُـهُ تَعَالَى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهُمْ أَعْمَاهُمْ فَيِهَا وَهُمْ فَيِهَا لَا يُبْخَسُونَ ، أُولَئْكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَة إِلاًّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَّعُوا فِيهَا وَبَاطِلِّ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١)

### شـــرح الكلمـات:

من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها : أي من أراد بعمله الديني المنفعة الدنيوية كالذي يجاهد من أجل الغنيمة

نوف إليهم أعلم فيها: نثيبهم على أعمالهم في الدنيا وذلك بإعطائهم الصحة وسعة الرزق وغير ذلك .

لا يبخسون : أي لا ينقصون منها وإنها يجزيهم الله بها في الدنيا لمن

وحبط ما صنعوا فيها ! أي وعملهم حابط لم يستحقوا عليه ثواباً في الآخرة لأنهم أعطوا ثوابه في الدنيا.

وباطل ما كانوا يعملون : أي وعملهم باطل من أصله لأنهم لم يقصدوا به وجه الله ، والعمل الباطل لا ثواب له .

الشـــــرح الإجمــالي :

يخبرنا الله سبحاله وتعالى في هاتين الآيتين أن من ضعفت همته وقصر نظره وأراد على أعماله الصالحة جزاءاً دنيوياً فإن الله سبحانه سيجزيه عليها

١١) سورة هود : الآيتان : ١٥ ـ ١٦ .

في هذه الحياة العاجلة ، لكنه سيفلس منها يوم القيامة حينها يكون في أمس الحاجة إليها ، بل إنه سيعرض نفسه للنار لأن أعماله الصالحة التي فعل قد استثمرها في الدنيا ، فبطلت وضاعت ولم تصلح سبباً لنجاته .

#### الفوائــــد :

ان الله قد يجازي الكافر في الدنيا على حسناته وكذا طالب الدنيا
 فلا يبقى معه في الآخرة شيء من ثواب أعماله .

٢ \_ أن الشرك يبطل الأعمال .

٣\_ طلب الدنيا بعمل الآخرة مبطل له .

٤ \_ كل عمل لا يقصد به وجه الله فهو باطل .

### مناسبة الآيتين للباب:

حيث دلت الآيتان على أن طلب الدنيا بعمل الآخرة مبطل لثوابها.

#### مــلاحظــــــة :

طلب الدنيا بعمل الآخرة ثلاثة أقسام: أحدها: أن يعمل الخير خالصاً لوجه الله لكنه يرجو من الله أن يثيبه عليه في الدنيا ، كالذي يتصدق لأجل حفظ ماله ، وهذا القسم محرم . وثانيها: يعمل الخير لأجل رياء الناس وسمعتهم ، وهذا القسم شرك بالله ، وثالثها: أن يعمل الخير لأجل كسب مادي من الناس ، مثل الذي يحج لأن يأخذ مالاً على الحجة لا من أجل الله تعالى ، أو الذي يتصف بالدين والصلاح لأجل أن يتعين في وظيفة دينية لا من أجل الله ، وهذا القسم شرك بالله ، لأنه قصد بعمله غير وجه الله . أما من أراد بعمله وجه الله لكن حصل له شيء من الدنيا فأخذه فهذا لا إثم عليه ، وينقص أجره بقدر ما أخذ من الدنيا كالذي يجاهد من أجل الله ويأخذ الغنيمة .

المنساقشيية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها ، نوف اليهم أعمالهم فيها ، لا يبخسون ، وحبط ما صنعوا فيها ، وباطل ما كانوا يعملون .

ب - اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج خمس فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ

د \_ وضح مناسبة الآيتين للباب .

杂 米 米

وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه عبد الخميصة ، عس عبد الخميسة ، تعس عبد الخميسة ، الله عبد الخميلة ، إنْ أعظي رضي وإنْ لمْ يعْطَ سَخِطَ تَعِسَ وانتكَسَ ، وإذا شيك فلا انتقش ، طوبى لعبد آخذ بعنان فرسه في سبيل الله ، أشعت رأسه ، مُغَسَرَّة قَدَماه ، إنْ كَانَ في الحسراسة كان في الحراسة ، وإنْ كانَ في السَّاقة كانَ في السَّاقة ، إنِ استأذَنَ لمْ يُوذَن لَه ، وإنْ كانَ في السَّاقة كانَ في السَّاقة ، إنِ استأذَن لمْ يُوذَن لَه ، وإنْ شَفَعَ لم يُشَفَعْ »(١) .

تعس عبد الدينار: أي هلك وشقى

الخميصة : الخميصة هي كساء من الخز أو الصوف معلم

الخميلة : أي القطيفة وهي لباس له خمائل من أي نوع كان .

انتكس: أي حاب وحسر، والانتكاس في الأصل عودة المرض بعد شفائه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٦/ ٢٨٨٧ ) في الجهاد باب الحراسة في الغزو في سبيل الله .

وإذا شيك فلا انتقش : أي إذا أصابته شوكة فلا يجد من يخرجها ، والمقصود هنا إذا وقع في البلاء لا يجد من يترحم عليه أو يعطف عليه أو يساعده .

طوبي : أي الجنة ، وقيل شجرة في الجنة .

آخذ بعنان فرسه في سبيل الله : أي محارب لإعلاء كلمة الله .

أشعث رأسه : أي مشغول في الجهاد عن تنظيم شعره وترجيله .

مغبرة قدماه : أي ملازم له الغبار لكثرة جهاده ومصابرته في سبيل

الله

إن كان في الحراسة كان في الحراسة : أي إن وكل إليه حراسة الجيش والمحافظة عليه امتثل ذلك ولم يقصر بنوم أو غيره

إن كان في الساقة كان في الساقة : أي إن جعل في مؤخرة الجيش صار فيها ولزمها .

وإن شفع لم يشفع : وإن توسط لأحد عند الملوك ونحوهم لم تقبل وساطته لهوانه عليهم .

### الشـــرح الإجمالي:

في هذا الحديث بين رسول الله على أن من الناس من تكون الدنيا أكبر همه ، ومبلغ علمه ، وهدفه الأول والأحير ، وأن من كانت هذه حالته سيكون مصيره الهلاك والخسران ، وعلامة هذا الصنف من الناس التي تفضح سريرته حرصه الشديد على الدنيا ، فإن أعطي منها رضي ، وإن لم يعط منها سخط ، ومنهم من هدفه رضا الله والدار الآخرة ، فلا يتطلع إلى جاه ولا يطلب شهرة ، إنها يقصد بعمله طاعة الله ورسوله ، وعلامة هذا الصنف من الناس عدم الاهتمام بمظهره ، وهوانه على الناس ، وابتعاده عن ذوي المناصب والهيئات ، فإن استأذن عليهم لم يؤذن له ،

وأن شفع عندهم لم يشفعوه ، لكن مصيره الجنة ونعم الثواب

الفوائــــد:

١ - جواز الدعاء على أهل المعاصي على سبيل العموم .

٢ - ذم شدة الحرص على الدنيا .

٣ - من كانت الدنيا أكبر همه وقع في المشاكل.

٤ - استحباب الاستعداد للجهاد وقيل يجب.

٥ - فضل الجهاد في سبيل الله .

٦ - الانضباط العسكري من تعاليم الإسلام .

٧- فضل حراسة الجيش. ٨ يقاس المرء بعمله لا بمظهره .

لا يلزم من وجاهة الشخص عند الله وجاهته في الدنيا

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد :

حيث دل الحديث على أن من كانت الدنيا غاية أمره ومنتهى قصده فقد عبدها واتخذها شريكاً مع الله

المناقشـــة

أشرح الكلمات الآتية : تعس عبد الدينار ، الخميصة ، الخميلة ، انتكس ، وإذا شيك فلا انتقش ، طوبي ، أخذ بعنان فرسه ، في سبيل الله ، أشعت رأسه ، مغيرة قدماه .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ

د - وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب: من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحلَّ الله أو تعليل ما حرَّمه الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

وقال ابن عباس رضي الله عنها: «يُوشِكُ أَنْ تَنْزِلُ عليكم حِجارةً من السهاءِ، أقول: قال رسول الله ﷺ، وتقولونَ : قال أبو بكر وعمر».

# شـــرح الكلمات:

يوشك : أي يقرب .

أبو بكر وعمر: هما الخليفتان الأول والثاني من الخلفاء الراشدين.

### الشـــرح الإجمالي:

لما كانت الطاعة نوعاً من العبادة لا تصح لأحد من الخلق استقلالاً إلا إذا كانت متمشية مع طاعة الله ورسوله ، أنكر ابن عباس رضي الله عنهما على الذير/ قدَّموا رأي أبي بكر وعمر في نسك الحج على ما رواه هو عن محمد رسول الله على ، وحذرهم من غضب الله وسخطه وعقوبته العاجلة هذا فيمن قدَّم رأي أبي بكر وعمر وهما هما ، فكيف بمن قدَّم رأى غيرهما على كتاب الله وسنة رسوله على .

#### الفوائسسد:

- ١ \_ بيان فضل ابن عباس ودقة فهمه .
- ٢ \_ لا يلتفت لأي رأي يخالف الكتاب والسنة مها كان مصدره.
  - ٣ \_ وجوب الغضب من أجل الله ورسوله .

### مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على أن رأي ابن عباس تحريم تقديم رأي المخلوقين على سنة رسول الله على ، وإنها حرَّم ذلك ابن عباس لأنه شرك مع الله في الطاعة .

#### المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : يوشك ، أبو بكر وعمر .
 ب - اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج ثلاث فوائد من الأثر مع ذِكْر المأخذ .

د - وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وقال أحمد بن حنبل: « عَجبتُ لقوم عَرَفوا الإسناد وصحَّتَهُ يذهبون

إلى رأي سُفيان والله تعالى يقول ﴿ فليحذر الذينَّ يُخالفُونَ عن أمره أن تصيبهم فتنةٌ أو يُصيبَهم عذابٌ أليمٌ ﴾(١) أتدري ما الفتنة ؟ الفتنة الشِّركُ لعله إذا رَدَّ بعضَ قوله أن يقع في قلبه شيءٌ من الزَّيغ فَيَهلِكَ »

شـــرح الكلمات:

عرفوا الإسناد: أي عرفوا صحة سند الحديث.

يذهبون إلى رأي سفيان : يأخذون برأي سفيان الثوري ويتركون الحديث وقد صح عندهم سنده .

عدیت وقد صبح عبدهم سنده یخالفون : أي يعرضون .

أمره : أي أمر رسول الله ﷺ .

<sup>(</sup>١) سورة النور : الآية : ٦٣

تصيبهم فتنة : أي ينزل بهم عذاب في الدنيا بقتل أو غيره . أو يصيبهم عذاب أليم : أي يدخر الله لهم عذاباً في الآخرة .

إذا رد بعض قوله : أي إذا رد بعض قول الرسول ﷺ .

أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك : أي أن رده شيئاً من أقوال رسول الله ﷺ سبب لزيغ القلوب الذي فيه هلاك الدنيا والآخرة .

# الشمرح الإجمالي:

في هذا الأثر ينكر الإمام أحمد رحمه الله تعالى على أولئك الذين يتركون سنة رسول الله على استبان لهم صحتها ووضح لهم معناها ويأخذون برأي سفيان وغيره من الناس مع عدم عصمتهم ، ويحذرهم من الزيغ إذا هم ردوا كتاب الله أو سنة رسوله ، وذلك لأن المتعصبين للمذاهب كثيراً ما يحرفون الكلم عن مواضعه ويدعون نسخ ما لم ينسخ ليسلم لهم مذهبهم ، وقد احتج الإمام لرأيه هذا بالآية التي أوردها ، وكفى بالقرآن حجة ودليلا

#### الفوائسسد:

١ أن رأي الإمام أحمد رحمه الله تعالى تحريم ترك سنة رسول الله ﷺ
 لقول أحد من الناس .

- ٢ \_ الأصل في الأمر الوجوب ما لم يأت دليل ينقله إلى الاستحباب .
  - ٣ \_ الإعراض عن شرع الله سبب للهلاك في الدنيا والآخرة .

# مناسبة الأئر للباب وللتوحيد:

حيث أفاد الأثر أن الإمام أحمد يرى أن العدول عن سنة رسول الله على ذلك بالآية التي أوردها .

المنساقشىية :

أشرح الكلمات األاتية : عرفوا الإسناد، يذهبون إلى رأي سفيان ، يخالفون .

ب- اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ

د ـ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وعن عَدِيٌّ بن حاتم رضي الله عنه: أنه سمع النبيُّ عَلَيْ يقرأ هذه

الآية : ﴿ النَّفَذُوا أَحْبَارَهُم ورُهْبانَهُمْ أَرْباباً مِن دُونِ اللَّهِ والمسِيحَ بِن مَرْيَمَ وما أُمِروا إلاّ ليَعْبُدوا إلها واحِداً لا إِلَهَ إلاّ هُو سُبْحانَهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ فقلت له : إنّا لسنا نعبُدُهم ، قال : أَلَيْسَ يُحرِّمُون ما أَحَلَّ الله فتحرمونه ويُحِلُّون ما حَرَّم الله فَتُحِلُّونه ؟ فقلت : بلى، قال : فتلك

عبادتُهُم » رواه الترمذي وحسنه (١) .

شـــرح الكلمات:

اتخذوا : أي جعلوا .

أحبارهم: الأحبار هم علماء اليهود.

رهبانهم: الرهبان هم علماء النصارى.

أرباباً : أي معبو**دي**ن لهم .

سبحانه عما بشركون: أي تنزيها له عن الإشراك به في طاعته وعبادته.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٠٩٥) في التفسير . باب ومن سورة التوبة ، وأورده السيوطي في الدر المنثور (٤ / ١٧٤ ) والحديث حسنه الالباني في غاية المرام ( ص ٢٠ ) .

# الشـــرح الإِجـالي:

يغبرنا عدي بن حاتم رضي الله عنه أنه لما سمع النبي على يقرأ : ﴿ الْخَذُوا أَحبَارهم ورُهبانَهُم أَرْباباً مِن دُونِ الله والمسيح بن مَريم ﴾ استفهم من النبي على منكراً عبادة النصارى للأحبار والرهبان والمسيح ظناً منه أن العبادة مقصورة على الركوع والسجود والتقرب بالذبح وغيره، فأخبره النبي على أن طاعتكم لهم في تحريم ما أحل الله وتحليل ما حرم الله في عبادتهم ، وذلك لأنهم جعلوهم شركاء مع الله في الطاعة والتشريع .

### الفوائــــد:

- ١ \_ بيان ضلال الأحبار والرهبان .
- ٢ \_ إثبات شرك اليهود والنصارى .
- ٣ \_ أن أصل دين الرسل واحد وهو التوحيد .
- ٤ \_ أن طاعة المخلوق في معصية الخالق عبادة له .
- ٥ \_ وجوب الاستفسار من أهل العلم عما خفي حكمه .
  - ٢ ـ حرص الصحابة على العلم .
  - ٧ \_ ذم التقليد ممن قدر على الاجتهاد .

### مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على شرك من أطاع العلماء في تحريم ما أحل الله وتحليل ما حرم الله .

#### المنساقشىكسىة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : اتخذوا ، أحبارهم ، رهبانهم ، أرباباً ، سبحانه عما يشركون .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
 ج - استخرج ست فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
 د - وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب قول الله تعالى

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلُكَ يُرِيدُ وَلَا أُنْزِلَ الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلِّهُمْ ضَلاَلاً بَعِيداً ﴾ (١) .

### ش\_\_\_رح الكلمات:

يزعمون : أي يدعون دعوى هم فيها كاذبون .

بها أنزل إليك وما أنزل من قبلك : أي القرآن والكتب التي قبله .

يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت : أي يعدلون عن كتاب الله وسنة رسوله على الله إلى غيرهما .

وقد أمروا أن يكفروا به : وقد أمروا في القرآن وما قبله من الكتب أن يكفروا بالطاغوت .

ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالاً بعيداً : أي ويريد الشيطان أن يزين لهم التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ليبعدهم عن الحق . الشمسرح الإجمالي :

ينكر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية على أولئك المنافقين الذين يدعون الإيهان بها أنزل على الرسول ثم هم يكذبون أنفسهم فيترافعون

سورة النساء: الآيات ٦٠ - ٦١ - ٦٢ .

في نزاعاتهم إلى غير حكم الله ورسوله وذلك مناف لما ادعوه من الإيهان ، وقد أمروا فيها أنزل بأن يكفروا بحكم كل من سوى الله ورسوله ، لكن الشيطان لعنه الله يزين لهم العدول عن شريعة الله إلى آراء المخلوقين لكي يجرهم إلى الباطل ويبعدهم فيخذلهم ، وكان الشيطان للإنسان خذولا .

### الفوائــــد:

- ١ أن الكتب السهاوية منزلة غير مخلوقة .
- ٢ تحريم التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله ﷺ .
- ٣ التحاكم إلى غير شرع الله من علامات النفاق الاعتقادي .
- ٤ من حكم بغير ما أنزل الله فهو طاغوت ويدخل في ذلك جميع القوانين
   الوضعية
- أن سبب وقوع المسلمين اليوم في المشاكل والمحن هو إعراضهم عن شرع الله .
  - ٦ تحريم فصل الدين عن السياسة .

### مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على تكذيب من ادعى الإيان بها أنزل الله ثم تحاكم إلى غيره .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث أنكرت الآية على من لم يقم بلازم شهادة ألا إله إلا الله وهو الإيمان بحكم رسول الله ﷺ المقتضي العمل بشريعته .

أ \_ اشرح الكلمات األاتية : ألم تر ، يزعمون ، بها أنزل إليك وما أنزل من قبلك ، يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت ، وقد أمروا أن يكفروا به .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

حــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ.

د\_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \*

وقوله تعالى : ﴿ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا وادْعُوهُ خَوْفَاً وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ المُحْسِنِينَ ﴾ (١) .

### شـــرح الكلمات:

ولا تفسدوا في الأرض: أي لا تفسدوا الأرض فساداً حسياً بتقطيع أشجارها وتخريب ديارها ، ولا تفسدوا فيها فساداً معنوياً بنشر الكفر والمعاصى .

بعد إصلاحها: أي بعدما أصلحها الله بإرسال الرسل وإنزال الكتب وتقرير الشرائع.

خوفاً : الخوف هو الانزعاج من شر لا يؤمن وقوعه .

طمعاً: الطمع هو توقع حصول الأمور المحبوبة.

المحسنين: بأي نوع من أنواع الإحسان: إما بالجاه أو بالمال أو باليد.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية ٥٦ .

الشــــرح الإجمالي :

جاء الإسلام بإصلاح البلاد والعباد ، لذا فإن الله سبحانه نهي في هذه الآية عن إفساد الأرض وتخريبها بأي نوع من أنواع التخريب حسياً أو معنوياً بعدما أصلحها الله سبحانه وتعالى بإرسال الرسل ، وإنزال الكتب التي تشع بالتعاليم القيمة والإرشادات السامية ، ثم أمر عباده بالتوجه إليه بالدعاء مصحوباً بالخوف من عقابه وبالطمع بفضله وكرمه ، وحتى لا يقنط الداعي من الإجابة أخبر سبحانه أن رحمته قريب من المحسنين بأي نوع من أنواع الإحسان .

١ - النهي عن الإفساد في الأرض على أي وجه كان ٢ - كل صلاح في الأرض فسببه طاعة الله ورسوله .

٣- الإعراض عن شرع الله سبب لجميع الشرور وواقع المسلمين يشهد

٤ - يسير المسلم إلى الله بين الخوف والرجاء .

وجه يليق بجلاله .

مناسسة الآيسة للساب

حيث نهت الآية عن الإفساد في الأرض ومن الإفساد في الأرض التحاكم إلى غير الله ورسوله .

مناسسة الآية للتوحيد

حيث تضمنت الآية النهي عن التحاكم إلى غير الله ورسوله لأن ذلك مناف لشهادة ألا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله.

#### المنساقشىكسسة :

- أ \_ اشرح الكلمات األاتية : ولا تفسدوا في الأرض ، بعد إصلاحها ، خوفاً ، وطمعاً ، المحسنين .
  - ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَيِلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحنُ مُصْلِحُونَ. أَلا إِنَّهُمْ هُمُ الْقُسِدُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُرُونَ ﴾(١)

### شـــرح الكلمات:

لا تفسدوا في الأرض: حقيقة الإفساد ترك الاستقامة إلى ضدها والمراد هنا لا تفسدوا في الأرض بالمعاصى .

إنا نحن مصلحون : أي أنهم يريدون بنفاقهم التوفيق بين المسلمين وأهل الكتاب .

لا يشعرون : أي لا يعلمون بأن الوحي ينزل على رسول الله ﷺ بحقيقة نفاقهم .

# الشـــرح الإِجمالي:

يبين سبحانه وتعالى في هاتين الآيتين مدى إجرام المنافقين وغباوتهم وأنه إذا طُلِب منهم الكف عن نشر المعاصي وعن تفريق كلمة المسلمين وتمزيق صفهم أجابوا أنهم يريدون بعملهم هذا التوفيق بين المسلمين

١١ سورة البقرة : الآيتان ١١ ـ ١٢ .

وأهل الكتاب ، ثم يبين في الآية الثانية أنهم هم أصل الفساد والخراب وأن سبب تماديهم في غيهم وغرورهم هو عدم علمهم بأن الله سينزل وحياً على نبيه فيفضحهم ويكشف نفاقهم

الفسوائسسد:

١ - المعاصي سبب لفساد الأرض
 ٢ - خطر المنافقين في ديار المسلمين

٣ ـ تجريم الأخذ بالرأي المعارض للسنة .

٤ ـ تبرير ارتكاب المعاصي من صفات المنافقين .

مناسبة الآيتين للباب:

حيث نهت الآية عن الإِفساد في الأرض ومن الإِفساد في الأرض التحاكم إلى غير ما أنزل الله .

مناسبة الآيتين للتوحيد :

حيث تضمنت الآية النهي عن التحاكم إلى غيرما أنزل الله لأن ذلك مناف لشهادة ألا إله إلا الله .

المناقشية :

أ - اشرح الكلمات الآتية : لا تفسدوا في الأرض ، إنها نحن مصلحون ، لا يشعرون .

ب\_ اشرح الآيتين شرحاً إحمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .
 د ـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وقول الله تعالى: ﴿ أَفَحُكُمَ اجْهَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ. وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ حُكْمًا لِهِ وَقُولُ اللهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهُ عَلَّى الللّهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهِ عَلَى الللهُ عَلَى اللللهِ عَلَى الللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهِ عَلَى اللللهُ عَلَى اللللهِ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَ

# ش\_\_\_رح الكلمات:

أفحكم الجاهلية: المراد بالاستفهام هنا الإنكار والتوبيخ، وحكم الجاهلية هو كل حكم لا يستمد من كتاب الله وسنة رسوله، ويدخل في ذلك القوانين الوضعية والمصطلحات العرفية التي استغنى بها بعض من يدعي الإسلام اليوم عن كتاب الله وسنة رسوله عليها

يبغون : أي يريدون .

ومن أحسن من الله حكماً: المراد بالاستفهام هنا النفي ، والمعنى لا أحسن من حكم الله لمن آمن به وعمل به .

### الشـــرح الإجمالي:

ينكر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية على من ترك حكم الله المشتمل على العدل والرحمة وأخذ بآراء البشر القائمة على الجهل والجور والأهواء ، ثم أكد مرة ثانية أن حكمه سبحانه وتعالى أصلح من كل حكم ، وذلك لأنه هو الخالق للبشر وهو أدرى بها يصلح خلقه ، وقد أثبت كثير من علماء الاجتهاع أنه لا يخرج الناس اليوم من حيرتهم إلا إذا عادوا إلى تعاليم الإسلام . والحق ما شهدت به الأعداء .

### الفوائـــد :

١ \_ أن كل حكم لا يستمد من كتاب الله فهو جاهلي .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية ٥٠ .

٢ ـ بطلان كل حكم لا يستمد من شرع الله .
 ٢ ـ تحريم فصل الدين عن الدولة .

مناسبية الآية للساب:

حيث دلت الآية على تحريم ترك حكم الله والأخذ بحكم غيره

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على تحريم الأخذ بغير حكم الله لأن هذا مناف لشهادة ألا إله إلا الله .

المناقش\_\_\_ة :

أ - اشرح الكلمات الآتية : أفحكم الجاهلية ، يبغون ، ومن أحسن من الله حكماً .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ.
 دـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد.

探 举 举

وعن عبد الله بن عَمرو: أن رسول الله ﷺ قال: « لا يُؤمنُ أُحدُكم حتى يكون هواهُ تَبَعاً لما جِئتُ به » ، قال النووي حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح (١) .

<sup>(</sup>١) أخرجه البغوي في شرح السنة (١/ ٢١٣) وابن أبي عاصم في السنة (١/ ١٢١) وأعله الحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم (٣٦٤) بثلاث علل. وضعفه الالباني

# ش\_\_\_رح الكلمات:

لا يؤمن أحدكم: أي لا يحصل له الإيهان الكامل الواجب.

هواه : أي محبته وميله .

تبعاً لما جئت به . أي مطابقاً بأفعاله وأقواله لكتاب الله وسنة رسوله

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله ﷺ في هذا الحديث أنه لا يحصل الإِيهان الكامل الواجب إلا لمن كانت أقواله وأفعاله واعتقاده تابعة لما جاء به رسول الله

#### 

١ \_ نقص إيهان من خالفت محبته ما أحبه الله ورسوله .

٢ \_ تحريم الحكم بغير ما أنزل الله .

٣ \_ بطلان كل عمل ديني لا يتفق مع الشرع .

٤ \_ تمام المتابعة من تمام الإيمان .

### مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم التحاكم إلى غير شرع الله .

#### مناسية الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم التحاكم إلى غير ما جاء به رسول الله كان ذلك مناف للشهادتين المتلازمتين .

المناقشـــة:

أ - اشرح الكلمات الآتية: لا يؤمن أحدكم. هواه. تبعاً لما جئت به .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الحديث للاب وللتوحيد .

\* \* \*

وقال الشعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد عرف أنه لا يأخذ الرِّشوة وقال المنافق نتحاكم إلى اليهود لعلمه أنهم يأخذون الرِّشوة فاتفقا على أن يأتيا كاهناً في جُهيْنَة فيتحاكما إليه فنزلت: ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى الذَين يَرْعمون : الآية .

شـــرح الكلمات:

المنافقين : المنافق هو من أظهر الإسلام وأبطن الكفر . الرشوة : الوصول إلى الحاجة بالمصانعة .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الشعبي - رحمه الله - في هذا الأثر أن رجلاً من المنافقين ورجلاً من اليهود قد حصل بينها نزاع فطلب اليهودي التحاكم إلى رسول الله لعلمه بنزاهته وعدله وابتعاده عن قذاره الرشوة ودنائتها

أما المنافق فقد طلب التحاكم إلى اليهود لعلمه أن اليهود يأخذون الرشوة وأنه يريد أن يرشوهم فيصل إلى ما يريد بالباطل ، وبعد ذلك اتفق الطرفان أن يترافعا إلى كاهن من جهينة فأنزل الله فضيحتهم في كتابه الذي ينشر عارهم وخزيهم إلى يوم القيامة .

#### الفوائيسد:

- ١ \_ معجزة للنبي ﷺ حيث شهد له عدوه بنزاهته .
  - ٢ \_ تحريم الرشوة .
- ٣ \_ من علامات النفاق التحاكم إلى غير شرع الله .
  - ٤ \_ من صفات اليهود أخذ الرشوة .

### مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر على تحريم التحاكم إلى غير شرع الله .

### مناسبة الأثر للتوحيد:

حيث دل الأثر على تكذيب من ادعى الإيمان بالله ورسوله وتحاكم إلى غرهما لأن ذلك مناف للشهادتين المتلازمتين .

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : رجل من المنافقين . الرشوة .
  - ب\_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .
    - \* \* \*

وقيل نزلت في رجلن اختصها . فقال أحدهما نترافع إلى النبي على وقال الآخر إلى كعب بن الأشرف ثم ترافعا إلى عمر . فذكر له أحدهما القصة ، فقال للذي لم يرض برسول الله على أكذلك ؟ قال : نعم فَضَرَبه بالسيف فقتله .

### شـــرح الكلمات:

نترافع: نتحاكم.

رجلين : أحدهما من اليهود والثاني من المنافقين واسمه بشر . كعب بن الأشرف : كعب هو من علماء اليهود ورؤسائهم .

### الشـــرح الإِجـالي:

يُخبرنا الراوي لهذا الأثر أن قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ عَرْحُمُونَ ﴾ الآية . قد نزلت في رجلين أحدهما من اليهود والآخر من المنافقين ، وقد وقعت بينها خصومة فطلب اليهودي الترافع إلى رسول الله علاقته بنزاهته وعدالته ومعرفته بالحق ، لكن المنافق طلب الترافع إلى كعب بن الأشرف اليهودي لعلمه أن اليهود يأخذون الرشوة وفي النهاية اتفقا أن يترافعا إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، لكن عمر لما تحقق من رفض المنافق التحاكم إلى رسول الله عنه . قتله .

#### الفوائىك:

- ١ معجزة للنبي ﷺ حيث شهد له عدوه بنزاهته .
- ٢ الدعاء إلى التحاكم إلى غير كتاب الله وسنة رسوله من علامات المنافقين ومن ذلك الدعوة إلى سن القوانين الوضعية .

- ٣ \_ وجوب قتل من طعن في أحكام رسول الله ﷺ أو في شيء من دينه .
  - ٤\_ وجوب الغضب لله إذا انتهكت محارمه .
  - مواز تغيير المنكر باليد وإن لم يأذن الإمام .
- ٦ جواز تعزير من فعل شيئاً من المنكرات التي يعزر عليها بدون إذن
   الإمام إلا إذا كان ذلك سيؤدي إلى الفرقة والشقاق فإنه يحرم بدون
   إذن الإمام .

### مناسبة الأثر للساب:

حيث دل الأثر على تحريم التحاكم إلى غير رسول الله ﷺ .

### مناسبة الأسر للتوحيد:

حيث حرم الأثر التحاكم إلى غير رسول الله ﷺ لأن ذلك مناف للشهادتين المتلازمتين .

#### المناقشىية :

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية: نترافع . رجلين . كعب بن الأشرف .
  - ب\_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

# باب من جحد(١) شيئاً من الأسهاء والصفات

وقول الله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَّمُ لَتَتْلُوَ عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكْفُرونَ بِالرَّحْمَنِ قُلْ هُوَ رَبِي لا إِلَهُ إِلَّا هُو عَلَيْهِ تَوكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴾ (٢)

### شـــرح الكلمـات:

في أمه : في قرن من الزمن أو في جماعة من الناس .

قد خلت : قد مضت . أمم : أي قرون أو جماعات من الناس .

لتتلو: أي لتقرأ . يكفرون : أي يجحدون . الرحمن : اسم من أسهاء الله الخاصة به ومعناه كثير الرحمة لعباده ومن رحمته إرسال الرسول وإنزال الكتب .

### الشـــرح الإجـالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أنه قد أرسل رسوله محمداً على الله هذه الأمة ليخرجها من الظلمات إلى النور كما أرسل إلى الأمم التي قبلها وأن على رسوله أن يبلغ ما أوحى إليه من الرسالة حتى وإن جحد الكفار ما جاء به فنفوا أسماء الله وصفاته وأن عليه أن يستمر في إعلان التوحيد معتمداً على الله في جميع أموره راجعاً إلى ربه في كل ما يهمه .

<sup>(</sup>١) الجحود : هو الإنكار مع العلم .

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : الآية ٣٠ .

#### الفوائد:

- ١ \_ إنكار شيء من أسهاء الله وصفاته كُفْر .
- ٢ \_ إثبات أسم من أسماء تعالى وهو الرحمن ويتضمن صفة الرحمة اللائقة مجلالة .
  - ٣ \_ وجوب التوكل على الله دون من سواه .
    - ٤ \_ وجوب التوبة إلى الله دون من سواه .
  - مـ بيان أن كلاً من التوكل والتوبة من أنواع العبادة .

### مناسبة الآية للساب وللتوحيد:

حيث دلت الآية على أن إنكار شيء من أسهاء الله وصفاته كفر وذلك ينافى توحيد الأسهاء والصفات .

#### المناقشـــة

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: في أمة. قد خلت. أمم. لتتلوا. يكفرون.
  - ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
    - د \_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وفي صحيح البخاري قال علي : « حَدِّثُوا الناسَ بها يعرفُون ، اللهُ ورسولُهُ »(١) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ١/ ١٢٧ ) في العلم . باب من خص بالعلم قوماً دون قوم كراهية ألا يفهموا

الشـــرح الإجمالي:

يأمر الخليفة الرابع على بن أبي طالب رضي الله عنه أهل العلم بأن يرشدوا الناس ويحدثوهم بها تدركه عقولهم وتصل إليه أفهامهم ولا يدخلوا معهم فيها لا تطيقه أذهانهم ومن ذلك التفاصيل في أسهاء الله وصفاته لأن ذلك قد يؤدي إلى إنكارهم شيئاً من كتاب الله وسنة رسوله على فيأثموا بسببهم فيهلك الجميع من حيث لا يشعرون .

#### الفسوائـــــد :

١ ـ ما يؤدي إلى الحرام فهو حرام .

٢ - لا يجوز تحديث الناس بها لا تدركه عقولهم.

### مناسسبة الأثسر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على منع تحديث الناس بها لا تدركه عقولهم ومن ذلك التفاصيل والتوسع في أسهاء الله وصفاته لأن ذلك قد يؤدي إلى إنكارها وهو كفر بها وذلك ينافي توحيد الأسهاء والصفات

#### 

أ - اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

ب - استخرج فائدتين من الأثر مع ذكر المأخذ .

جـ - وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وَرَوى عبد الرزاق عن مَعْمَر عن ابن طاووس عن أبيه عن ابن عباس : أنه رأى رجُلًا انْتَفَضَ لما سَمِعَ حديثاً عن النبي على في الصّفات استنكاراً لذلك فقال: ما فَرْقُ هؤلاء؟ يَجِدُون رقّةً عِنْدَ محكَمِهِ ومَهلكُونَ عند مُتشابهه (۱).

# ش\_\_\_رح الكلمات:

انتفض : أي ارتعد .

استنكاراً لذلك : أي استنكاراً لحديث الصفات إما لأن عقله لا يحتمله أو لكونه اعتقد عدم صحته فأنكره .

ما فرق هؤلاء : بتخفيف الراء : ما الذي أخاف هؤلاء ، وبتشديد الراء ، ما فرق هؤلاء بين الحق والباطل .

رقة عند محكمه : ميلًا وقبولًا للحكم : وهو الواضح .

يهلكون عند متشابه : ينكرون ما يتشابه عليهم معناه .

### الشــــرح الإجمالي:

يخبرنا عبد الله بن عباس في هذا الأثر أنه رأى رجلاً قد ارتعد وفزع حينها سمع أحاديث الصفات وأن ابن عباس قد أنكر عليه هذا التغيير . وسأل عها أفزع هؤلاء الصنف من الناس وما الذي جعلهم يفرقون بين المحكم والمتشابه فيقبلون المحكم ويؤمنون به وينكرون المتشابه ويردونه .

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (٤٨٥)، وقال الألباني في تخريج السنة إسناده صحيح ، رجاله ثقات .

الفوائد:

١ ـ وجوب إنكار المنكر .

٢ ـ وجوب الإيمان بأسياء الله وصفاته ي

٣ ـ وجوب الإيمان بالمحكم والمتشابه معاً .

٤ - جواز ذكر نصوص الأسماء والصفات من الكتاب والسنة عند عوام المسلمين وخواصهم.

مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على وجوب الإيمان بجميع أسماء الله وصفاته وذلك تحقيقاً لتوحيد الأسماء والصفات .

المنساقش\_\_\_ة:

أ - اشرح الكلمات الآتية: انتفض، استنكاراً لذلك، ما فرق هؤلاء، رقة عند محكمه، يهلكون عند متشابهه.

ب - اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

ولما سَمِعَتْ قريشٌ رسول الله ﷺ يَذْكُرُ الرَّحْمَنَ أَنكروا ذلك ، فأنزل الله فيهم : وهم يكفرون بالرحمن ﴾ (١)

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الراوي لهذا الأثر أنه لما أراد النبي على أن يذكر اسم الرحمن في وثيقة صلح الحديبية اعترضت قريش على ذلك مدعية أنهم لا يعرفون

<sup>(</sup>١) الرعم: الآية (٣٠) .

هذا الاسم وأن الله سبحانه وتعالى أنزل في شأن هذه القصة قوله تعالى : وهم يكفرون بالرحمن .

### الفوائسد:

١ \_ إثبات اسم الرحمن المتضمن صفة الرحمة .

٢ ـ أن من أنكر شيئاً من أسهاء الله وصفاته فهو من الهالكين
 الكافرين

### مناسبة الأثر للباب وللتوحيد :

حيث دل الأثر على كفر من أنكر شيئاً من أسهاء الله وصفاته لأن ذلك ينافي توحيد الأسهاء والصفات .

المناقشـــة:

أ \_ إشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

ب ـ اسخرج فائدتين من الأثر المتضمن للآية .

جــ وضح مناسبة الأثر المتضمن للآية للباب وللتوحيد .

# باب قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا ﴾ الآية

وقول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نَعْمَةَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمْ الْكَافِرُونَ ﴾ (١) .

### شيرخ الكلمات

يعرفون نعمة الله : أي يعترفون بأن النعم كلها من عند الله

ثم ينكرونها أي ثم ينكرون النعم وذلك بأفعالهم القبيحة من عبادة غير الله وبأقوالهم حيث قالوا حصلت هذه النعمة من الله بشفاعة الأصنام أو قالوا ميراثاً من الآباء والأجداد .

وأكثرهم : أي كلهم .

الكافرون : أي الكافرون بالله عز وجل أو الجاحدون للنعم . الشــــرح الإجمــالي :

ينكر الله سبحانه وتعالى فى هذه الآية على كل من يعترف بنعمة الله عز وجل في قرارة نفسه ثم ينكرها بأفعاله وأقواله وذلك بنستها إلى الأصنام تارة وإلى ميراث الآباء والأجداد تارة أخرى . ويخبر سبحانه وتعالى أن كل من فعل هذا فهو كافر بالله جاحد لنعمه .

١ \_ إقرار الكفار بتوحيد الربوبية .

٢ - لا يتم الشكر إلا بالقول والعمل مع الاعتقاد .

٣ ـ استعمال نعم الله بالمعاصي كفر بها .

القب ائـــــد

<sup>(</sup>١) سورة النحل : الآية ٨٣ .

### مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على أن من نسب النعمة إلى غير الله فقد كفر بها .

### مناسبة الآية للتوحيد:

حيث كفَّرتْ الآية من نسب النعمة إلى غير الله لأنه جعلهِ شريكاً مع الله في الإنعام .

### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها . وأكثرهم الكافرون .

ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

ج\_ إستخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د . وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \* \*

قال مجاهد ما معناه « هو قول الرَّجُلِ هذا مالي ورثتُهُ عن آبائي » مناسبة الأثر للباب :

حيث أفاد الأثر أن مجاهد يرى أن من نسب النعمة إلى غير الله فقد كفر بها

#### مناسبة الأثر للتوحيد:

حيث يرى مجاهد كفر من نسب النعمة إلى غير الله لأن ذلك شرك مع الله في إنعامه

وقال عَوْن بن عبد الله : «يقولون لولا فلانٌ لم يكنْ كذا » الشــــرح الإجمالي :

يرى عون بن عبد الله في هذا الأثر أن تعليق وجود النعم على قدرة

مخلوق من المخلوقين كفر لأن ذلك يتضمن إضافة النعمة إلى من لا يملك لنفسه ضرا ولا نفعاً وإنكاراً لفضل المنعم الحقيقي وهو الله

مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر على أن عون بن عبد الله يرى أن تعليق وجود النعم بقدرة المخلوقين كفر بها .

المناقشــــة :

أ \_ اشرح الأثرين شرحاً إجمالياً .

ب \_ وضح مناسبة الأثرين للباب .

\* \* \*

وقال ابن قُتُنبَة : « يقولون : هذا بشفاعة آلهتنا »

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنها ابن قتيبة رحمه الله تعالى أن المشركين ينسبون ما بهم من النعم إلى شفاعة أصنامهم وبذلك يجمعون بين الشرك بالله حيث عبدوا من دونه الآلهة وبين الكفر بالنعم حيث نسبوها إلى غير المنعم الحقيقي وهو الله سبحانه وتعالى .

مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر على أن ابن قتيبة يرى أن إضافة النعمة إلى شفاعة الأصنام كفر .

#### المنساقشىسسة:

أ ـ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .
 ب ـ وضح مناسبة الأثر للباب .

#### \* \* \*

وقال أبو العباس بعد حديث زيد بن خالد الذي جاء فيه أن الله تعالى قال : « أَصْبَحَ مِنْ عبادِي مؤمنٌ بي وكافر . الحديث ، وقد

تقدم وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذمُّ سبحانه وتعالى مَنْ يُضيف إنعامَهُ إلى غيرهِ ويُشركُ به، قال بعض السلف: هو كقولهم كانت الرِّيحُ والملاَّحُ حاذِقاً ونحو ذلك مما هو جارٍ على ألسنة الكثيرين

# الشـــرح الإجمالي:

معنى الأثر المذكور أن السفن إذا جرين بريح طيبة بأمر الله جرياً حسناً نسبوا ذلك إلى طيب الريح وحذق الملاح في سياسة السفينة وقيادتها ونسوا ربهم الذي أجرى لهم الفلك في البحر رحمة بهم فيكون نسبة ذلك إلى طيب الريح وحذق الملاح من جنس نسبة المطر إلى الأنواء وإن كان المتكلم بذلك لم يقصد أن الريح هو الفاعل لذلك من دون خلق الله وأمره وإنها أراد أنه سبب لكن لا ينبغي أن يضيف ذلك إلا إلى الله وحده لأن غاية الأمر في ذلك أن يكون الريح والملاح سبباً أو جُزْءاً من السبب ولو شاء الرب تبارك وتعالى لسلبه سببيته فلم يكن سبباً أصلاً فلا يليق

بالمنعم عليه المطلوب منه الشكر أن ينسى من بيده الخيركله وهو على كل شيء قدير ويضيف النعم إلى غيره بل يذكرها مضافة منسوبة إلى مولاها والمنعم بها وهو المنعم على الإطلاق فهو المنعم بجميع النعم في الدنيا والآخرة وحده لا شريك له

الفوائسيد:

اضافة النعم إلى المخلوق شرك في الربوبية ـ إن اعتقد أن ذلك المخلوق هو الفاعل استقلالاً . وإن أضاف النعمة إليه معتقداً أنه سبب فذلك سوء أدب مع الله المنعم الحقيقي .

مناسبة الأثـر للبـاب وللتوحيــد :

حيث أفاد الأثر أن ابن تيمية يرى أن من نسب النعمة إلى غير الله فقد كفر بها وأشرك مع الله غيره .

المنساقشىية :

أشوح الأثر شرحاً إجمالياً .

ب - استخرج فائدة من الأثر مع ذكر المأخذ .
 ج - وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

# باب قول الله تعالى ﴿ فَلا تَجْعلوا للَّهِ أَنْداداً وأنتم تعلمون ﴾

وقول الله تعالى: ﴿ يِاأَيُّهَا النَّاسُ اعبدوا ربَّكُم الذي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ، الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فَرَاشَاً وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا للّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (١) .

# شـــرح الكلمات:

اعبدوا: العبادة لغة أقصى غاية الخضوع والتذلل ، وشرعاً: اسم حامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة.

خلقكم : أي أنشأكم وأوجِدكم من العدم .

لعلكم تتقون : لكي تتقوا الله بامتثال أوامره واجتناب نواهيه .

فراشاً : أي وطاءاً تستقرون عليها .

أنداداً: أي نظراء وأمثال.

وأنتم تعلمون : وأنتم تعلمون أنه لا ند له يشاركه في فعله .

# السمرح الإجمالي:

يأمر الله الناس بأن يخلصوا له العبادة وذلك لأنه هو الذي أوجدهم وأوجد من كان قبلهم من العدم وأسبغ عليهم كثيراً من النعم فجعل الأرض مستوية يستقرون عليها وأنزل من السهاء ماءاً عذباً فيه مصدر كثير من أرزاقهم وصلاح معيشتهم ثم بين سبحانه وتعالى أنهم يتخذون

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : تلايتان ٢١ ـ ٢٢ .

له الأشباه والنظراء مع علمهم أن الله هو الخالق لهم والمنعم عليهم وذلك إصرار منهم على الكفر والمعاصي والشرك .

الفوائــــد:

١ ـ بيان بعض نعم الله على خلقه .

٢ - الاستدلال على توحيد الألوهية بتوحيد الربوبية

٣ ـ وجوب إفراد الله بالعبادة وحده دون سواه

مناسبة الآية للباب وللتوحيد :

حيث دلت الآية على وجـوب تجنب الشرك الظاهر والخفي ومن الخفي قول القائل لولا الحارس لأتانا اللصوص

أ ـ اشرح الكلمات الآتية: اعبدوا. خلقكم. لعلكم تتقون. فراشا. با اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \* \*

قال ابن عباس في الآية : الأنداد هو الشّرك أُخْفَى من دَبيب النّمل على صَفَاةٍ سوداء في ظلمة الليل ، وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلان ، وحياتي وتقول : لولا كُلّبَةُ هذا لأتانا اللصوص ، ولولا البّطّ في الدار لأتى اللصوص ، وقول الرجل لصاحبه : ما شاء الله وشئت . وقول الرجل لولا الله وفلان لا تجعل فيها فلاناً . هذا كلّه به شِرْك » رواه ابن أبي حاتم .

#### مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على أن ابن عباس يرى أن من الشرك الخفي القَسَم بغير الله كقولك وحياتك وكذا تعليق نفع على فعل مخلوق كقولك لولا الحارس لأتانا اللصوص وكذلك تعليق نفع على فعل الله ومعه غيره كقولك لولا ألله وفلان لاحترق المنزل.

\* \* \*

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: من حَلَفَ بِغَيْرِ الله فقد كَفَرَ أو أشر كَ » رواه الترمذي وحسنه وصححه الحاكم (١).

## ش\_\_\_رح الكلمات:

كفر: أي كَفَرَ كُفْر جحود مخرج من الملة وقيل كُفْر دون كُفْر. أو أشرك : أي عبد مع الله غيره ( وأو ) شك من الراوي أو تكون بمعنى الواو .

# الشرح الإجمالي:

يخبرنا الراوي أن النبي ﷺ أخبر في هذا الحديث أن القسم بغير الله كفر وإشراك مع الله غيره وذلك لأن مبنى القسم على التعظيم والتعظيم من خصائص الرب عز وجل وصرفه لغير الله شرك .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٥٣٥) في الأيهان والنذور . باب ما جاء في كراهية الحلف بغير الله ، ورواه أحمد في المسند (٢ / ٦٩ ) والحاكم في المستدرك (١/ ١٨ ) و(/ ٤ / ٢٩٧) من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنها ، وقال الأرناؤوط حديث صحيح .

الفوائسند:

أن القسم بغير الله شرك أصغر وقيل شرك أكبر.
 الإقسام بغير الله لا كفارة له وإنها يتوب ويستغفر.

مناسبة الحديث للساب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على أن الإقسام بغير الله شرك .

#### ملاحظية:

أ - الجمع بين هذا الحديث وبين قوله على أفلح وأبيه إن صدق وما في معناه من الأحاديث قيل فيه أقوال كثيرة أرجحها أن الأحاديث التي تفيد جواز الإقسام بغير الله منسوخة بحديث الباب وما في معناه .

ب ـ الإقسام بغير الله لا ينعقد وليس فيه كفارة يمين كالحلف بالله وإنها كفارته أن يقول لا إله إلا الله وحده لا شريك له ثم ينفث عن يساره ثلاثاً ويتعوذ ولا يعود لذلك .

#### المنساقشىـــــــة :

أشرح الكلمات الآتية ، كفر أو أشرك .
 أشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : « لأنْ أُحْلِفَ باللَّهِ كَاذْباً أَحَبُّ إِلَيَّ من أن أُحْلِفَ بغيره صادقاً » .

الشرح الإجمالي:

يخبرنا ابن مسعود رضي الله عنه في هذا الأثر أن كُلاً من الحلف بالله كاذباً والحلف بغير الله صادقاً إثم لكن إثم الحلف بالله مع الكذب أخف من إثم الحلف بغير الله وإن كان صادقاً لأن الحلف بالله مع الكذب مجرد كبيرة والحلف بغير الله شرك أصغر ، والشرك أكبر الكبائر .

### الفوائـــد:

- ١ ـ تحريم الحلف بالله كاذباً .
- ٢ ـ جواز الحلف بالله صادقاً .
- ٣ ـ تحريم الحلف بغير الله كذباً أو صدقاً .
- ٤ ـ ارتكاب أخف الضررين إذا كان لا بد من فعل أحدهما .
  - ٥ \_ دقة فهم ابن مسعود .
  - ٦ اليمين بغير الله أشد إثماً من اليمين الغموس.

# مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على أن ابن مسعود يرى أن الحلف بغير الله حرام لأن ذلك تعظيم للمخلوق المحلوف به والتعظيم عبادة وصرف العبادة لغير الله شرك .

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .
- ب ـ إستخرج خمس فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .
  - جـ ـ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وعن حُذَيْفَةَ \_ رضي الله عنه \_ عن النبي على قال : لا تقولوا ما شاء الله وشاء فلان ، رواه أبو داود الله وشاء فلان ، رواه أبو داود بسند صحيح (١)

- تحريم عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو لأن الواو تفيد التشريك .

حواز عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بثم لأن ثم تفيد الترتيب
 دون التشريك .

٣ ـ إثبات المشيئة لله

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو لأن الواو تفيد التشريك بين المتعاطفين وذلك شرك في الربوبية

١ ـ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

٢ \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٩٨٠) في الأدب ، باب لا يقال حبثت نفسي ، وأحمد في المسند ( ٥ / ٣٨٤ ) وصححه الألباني في الصحيحة (١٣٧ ) .

وجاء عن إبراهيم النَّخعي أنه يكرهُ أن يقول الرجل : أعوذُ بالله وبِكَ ، ويجوز أن يقول : أعوذ بالله ثُمَّ بك . قال ويقول : لولا الله ثم فلان ، ولا تقولوا لولا الله وفلانً .

مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثر على أن إبراهيم النخعي يرى تحريم عطف الاستعادة بالمخلوق على الاستعادة بالله بالواو لأن الواو تقتضي التشريك بين المتعاطفين وذلك يؤدي إلى الشرك بالله وهو محمول على الشرك الأصغر وكذا تعلق منفعة على فعل الله ومعه غيره كقولك لولا الله وفلان لما شفيت .

# باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

عن ابن عمر: أن رسول الله ﷺ قال: لا تَحْلِفُوا بآبائِكُم ، مَنْ حَلَفَ بالله فَلْيَرضَ ، ومن لم يَرْضَ فليس مَنَ الله . رواه ابن ماجه بسندٍ حسن (١) .

## شـــرح الكلمات:

لا تحلفوا بآبائكم: أي لا تقسموا بآبائكم ولا بغيرهم وذكر الآباء لأن ذلك هو المستعمل عند العرب غالباً

فليصدق: الصدق هو الخبر المطابق للواقع.

فليرض : أي فليقبل عذر أخيه المسلم ويحسن به الـظن ما لم يتحقق كذبه .

# الشـــرح الإجمالي:

في هذا الحديث ينهي رسول الله عن الحلف بغير الله لأن ذلك يستلزم تعظيم المخلوقين والخضوع لهم والإسلام يربأ بأبنائه عن الخضوع لغير الله ثم يأمر على من حلف بالله أن يصدق لأن الصدق فضيلة إذا كان مجرداً فكيف إذا أكد بالقسم بالله عز وجل ثم أمر رسول الله على المحلوف له بأن يقبل عذر أخيه المسلم إذا حلف له بالله ما لم يتحقق كذبه لأن ذلك حسن ظن بأحيه المسلم ومن لم يرض فليس من الله في شيء .

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجـة رقم (٢١٠١) في الكفـارات ، باب من حلف له بالله فليرض وصححه الأنباني في صحيح الجامع ( ٧١٢٤).

#### 

- ١ \_ تحريم الحلف بغير الله .
- ٢ \_ جواز الحلف بالله إذا كان صادقاً .
  - ٣ ـ تحريم الحلف بالله كاذباً .
- ٤ \_ وجوب الرضاعلي من حلف له بالله وذلك ما لم يتحقق كذب الحالف.

#### مناسية الحديث للياب:

حيث دل الحديث على وجوب رضا من حلف له بالله .

#### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على وجـوب رضـا من حُلِف له بالله لأن ذلك تعظيم لله وذلك من كمال التوحيد .

#### المناقشية:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: لا تحلفوا بآبائكم. فليصدق. فلرض.
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .
      - \* \* \*

# بآب قول ما شاء الله وشئت

عن قُتَيْلَةَ (١) أَن يهوديّاً أَتَى النبيّ ﷺ فقال : إِنّكُمْ تُشْرِكُونَ ، تقولون : والكَعْبَةِ . فأمرهم النبي ﷺ إذا أَرَادُوا أَن يَحْلِفُوا أَن يقولوا : ورَبّ الكَعْبَةِ . وأَن يقولوا ما شاء الله ثم شئت . رواه النسائي وصححه (٢) .

## شـــرح الكلمات:

يهودياً: اليهود هم كل من يدعي أنه على دين موسى عليه السلام سواء كان من إسرائيل أو من غيرهم .

الكعبة: الكعبة في اللغة تطلق على كل بناء مربع والمراد بها هنا بيت الله في مكة المكرمة الذي أمر الله بحجه واستقباله في الصلوات . الشـــرح الإجمالي :

تخبرنا قتيلة رضي الله عنها أن رجلاً من اليهود جاء إلى النبي على القدح والطعن في الإسلام فقال: يا محمد إنكم تشركون بالله فتخلفون بغير الله كالكعبة وتشركون مع الله غيره. في مشيئته فنهى رسول الله على المسلمين عن ذلك حتى لا يكون في دينهم مغمز لعدوهم وأرشدهم إلى الطريق الحق وذلك بأن يقسموا برب الكعبة وهو الله عز وجل وأن يعطفوا على مشيئة الله بثم لأن ثم لا تفيد التشريك كها تفيده الواو.

<sup>(</sup>١) هي قتيلة - بالتصغير - بنت صيفي الأنصارية ، صحابية مهاجرة .

 <sup>(</sup>٢) رواه النسائي (٧/ ٧) في الأيهان والندور ، باب الحلف بالكعبة وأحمد في المسند (٦/ ١)

٣٧١ ، ٣٧٢) وصححه الألباني في الصحيحة (١٣٦) .

#### 

- ١ \_ معرفة اليهود بالشرك الأصغر.
- ٢ \_ معرفة الشخص بالحق لا يدل على إيهانه به .
- ٣ \_ عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو شرك أصغر .
- ٤ \_ القسم بغير الله شرك أصغر مهم كانت منزلة المقسم به .
  - ٥ \_ وجوب قبول الحق مهما كان مصدره .
  - ٦ ـ فيه إثبات صفة المشيئة لله سبحانه وتعالى .
  - ٧ \_ إِثْبَاتِ المشيئة للمخلوق لكنها تابعة لمشيئة الله .
  - ٨ جواز عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بثم .

## مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على أن قول ما شاء الله وشئت شرك أصغر.

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات التالية : اليهود الكعبة .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وله أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رجلًا قال للنبي ﷺ ما شاء اللَّهُ وحْدَهُ (١) . ما شاء اللَّهُ وحْدَهُ (١) .

<sup>(</sup>١) أحمد في المسند (١/ ٢١٤) والبخاري في الأدب المفرد ( ٧٨٣) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٩٩٥).

وابن ماجه (٢١١٧) في الكفارات. باب النهي أن يقال ما شاء الله وشئت والحديث حسنه الألباني وغيره.

شـــرح الكلمات.

أجعلتني: أصيرتني والاستفهام للإنكار .

نِدًا : أي شبيهاً ونظّيراً .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن عباس رضي الله عنها أن رجلًا جاء إلى النبي على أمر له فقال ما شاء الله وشئت يا رسول الله فأنكر عليه النبي على هذا القول وأخبره أن عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو شرك لا يجوز للمسلم أن يتلفظ به ثم أرشده إلى القول الحق وذلك بأن يفرد الله في مشيئته ولا يعطف عليه مشيئة أحد بأي نوع من أنواع العطف.

الفوائىسىد :

١ ـ وجوب إنكار المنكر .

۲ ـ يعذر الجاهل بجهله .

٣ \_ أن عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو شرك أصغر .

٤ \_ إثبات صفة المشيئة لله تعالى .

مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على أن قول ما شاء الله وشئت شرك أصغر

الجمع بين هذا الحديث وقول على قل ما شاء الله ثم شئت أن قول

الشخص ما شاء الله ثم شئت جائز لكن قوله ما شاء الله وحده أفضل المناقشية :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أجعلتني . ندأ . ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً . جـ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
 د وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

ولابن ماجه ، عن الطُّفيْل أخي عائشة لأمِّها قال : رأيتُ كأني أَيْتُ على نَفْرِ من اليهود ، قلت : إنَّكُمْ لأنتُمُ القومُ لولا أنَّكم تقولون : ماشاء الله وشاء عزيرٌ ابنُ اللَّه ، قالوا : وأنتُمْ لأنتُمُ القومُ لولا أنَّكم تقولون : ماشاء الله وشاء محمد ، ثم مررتُ بنفرمن النصارى فقلت إنكم لأنتم القومُ لولا أنكم تقولون : المسيح ابن اللَّه قالوا : وإنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون ما شاء الله وشاء محمد ، فلما أصبحتُ أخبرتُ بها من أخبرتُ ثم ، ما شاء الله وشاء محمد ، فلما أصبحتُ أخبرتُ بها من أخبرتُ ثم ، أتيتُ النبي على فأخبرتُه قال : هل أخبرتَ بها أحداً ؟ قلت : نعم ، قال : فَحَمِدَ اللَّهَ وأثنى عليه ، ثم قال : أمّا بعدُ فإنَّ طُفَيْلاً رأى رُؤيا أَخْبرَ بها مَنْ أَخْبَرَ منكم ، وإنكم قلتم كَلِمَةً كان يَمْنَعُني كذا وكذا أَنْ أنهاكُمْ عنها ، فلا تقولوا : ما شاء اللَّهُ وشاء محمد ، ولكن قولوا : ما شاء الله وحدة أنا الله وحدة أنا .

## ش\_\_\_\_رح الكلمات:

نفر ! النفريطلق على جماعة الرجال خاصة ما بين الثلاثة إلى عشرة.

إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون عزير ابن الله : أي الكاملون في القومية ومعناها نعم القوم أنتم أي نعم أنتم لولا سبكم لله حيث نسبتم

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجة برقم ( ٢١١٨ ) في الكفارات . باب النهي أن يقال ما شاء الله وشئت وأحمد في المسند ( ٥/ ٣٩٣ ) ، وصححه الأرناؤوط في تخريجه لكتاب التوحيد .

له الولد وقد تبرأ منه : والمراد بعزير رجل من أنبياء بني إسرائيل .

النصارى: النصارى هم كل من يدعي أنه على دين عيسى بن مريم وهم المسمون بالمسيحيين تلطيفاً لاسمهم وتمويهاً على المسلمين ...

لولا أنكم تقولون: أي نعم أنتم لولا مستكم لله بنسبة الولد إليه وقد برأ منه

المسيح بن الله: والمسيح ابن مريم هو عيسى بن مريم أحد أولي العزم من الرسل.

حمد الله : الحمد هو الثناء على الممدوح مع محبته

وأثنى عليه : الثناء هو تكرار المحامد .

يمنعني كذا وكذا: أي أنه لم يؤمر بإنكارها فلم جاء الأمر الإلمي بالرؤيا الصالحة أنكرها.

# الشــرح الإجمالي:

يخبرنا الطفيل رضي الله تعالى عنه أنه رأى في منامه اليهود والنصارى وأنه امتدح كلاً من الفريقين غير أنه عاب عليهم أنهم يشركون مع الله فينسبون إليه الولد وقد تبرأ منه ثم أخبرنا رضي الله عنه أن اليهود والنصارى بادلوه نفس الشعور فامتدحوا المسلمين غير أنهم عابوا عليهم أنهم يعطفون مشيئة الرسول على مشيئة الله بالواو ، فلما استيقظ أخبر النبي فقام النبي في خطيباً وبعد أن حمد الله وأثنى عليه نهى المسلمين عن عطف مشيئته على مشيئة الله وأمرهم بأن يوحدوا الله بالمشيئة ثم أخبرهم في أنه يكره هذا القول لكنه لم يؤمر بالإنكار عليهم فلما جاء الأمر بالرؤيا الصالحة أنكر عليهم ولم يخف في الحق لومة لائم

#### الفوائسيد:

- ١ فضل الطفيل رضى الله عنه .
  - ٢ \_ إثبات المشيئة لله .
- ٣ تحريم عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو حمل على الشرك الأصغر.
- إن الرؤيا قد تكون سبباً لتشريع بعض الأحكام في عهد رسول الله
  - ٥ \_ فيه حسن خُلُقه عِير حيث لم يحتجب عن الناس.
    - ٦ \_ مشروعية ابتداء الخطيب بحمد الله والثناء عليه .
      - ٧\_ مشروعية الخطبة في الأمور الهامة .
      - ٨ـ مشروعية أما بعد في الخطبة .
      - ٩ مشروعية التثبت وعدم التسرع في الأمور .
        - ١٠ \_ الأمر بإفراد الله بالمشيئة .

## مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الله بالواو لأن الواو تقتضي التشريك بين المتعاطفين وذلك يؤدي إلى الشرك بالله .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: نفر. إنكم لأنتم القوم. لولا أنكم تقولون عزير ابن الله . النصارى . لولا أنكم تقولون المسيح ابن الله . حمد الله . وأثنى عليه . يمنعنى كذا وكذا .

ب له الشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب من سَبُّ الدُّهر فقد آذي الله

وقول الله تعالى : ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمُّلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكِ مِنْ عَلْم إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُّونَ ﴾ (١)

# شيرح الكلمات:

ما هي إلا حياتنا الدنيا: أي لا حياة إلا حياة الدنيا تكذيباً منهم بالبحث بعد الموت .

نموت ونحيا: أي يموت قوم ويعيش آخرون .

وما يهلكنا إلا الدهر: أي وما يفنينا إلا مر الليالي والأيام.

وما لهم بذلك من علم: أي وليس لهم بهذا القول يقين علم.

إن هم إلا يظنون : إن هم إلا يتوهمون ويتخيلون .

# الشــــرح الإجمــالي .

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عن الكفار الدهريين من العرب وغيرهم أنهم لا يؤمنون بحياة غير الحياة الدنيا وأنهم يعتقدون أنه لا رب لهم وإنها يفنيهم مر الليالي والأيام ثم يفند الله قولهم هذا واعتقادهم مبيناً أنه لا مستند لهم صحيح في ذلك وإنها يعتمدون على التخمين والأوهام التي لا تصلح حجة ودليلاً.

#### الفوائسسد:

١ ـ نسبة الخير أو الشر إلى الدهر من صفات الملحدين .

٢ \_ إثبات حياة أخرى للإنسان بعد الموت .

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية : الآية ٢٤ .

٣- أن الدهر ليس من أسهاء الله تعالى .

مناسبة الآية للياب:

حيث دلت الآية على ذم من نسب الحوادث إلى الدهر وذلك إيذاء لله لأنه يكرهه .

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث ذمت الآية من نسب الحوادث إلى الدهر لأنه قد جعل الدهر شريكاً مع الله بفعله .

أ - اشرح الكلمات الآتية : ما هي إلا حياتنا الدنيا . نموت ونحيا وما
 يهلكنا إلا الدهر . وما لهم بذلك من علم . إن هم إلا يظنون .
 ب - اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد

\* \* \*

وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه : عن النبيِّ عَلَيْهِ قال : قال الله تبارك وتعالى : « يُؤذِيني ابنُ آدمَ ، يَسُبُّ الدَّهْرَ وأَنَا الدَّهْرُ ، وفي رواية : « لاَ تَسُبُّوا الدَّهْرَ فإِنَّ اللَّهَ هو الدَّهْرُ »(١) ، وفي رواية : « لاَ تَسُبُّوا الدَّهْرَ فإِنَّ اللَّهَ هو الدَّهْرُ »(١) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٨ / ٤٨٢٦ ) في التفسير . باب سورة الجائية ومسلم ( ٢٢٤٦ ) في الأدب : باب النهي عن سب الدهر .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم برقم ( ٢٢٤٦ ) في الأدب . باب النهي عن سب الدهو .

#### شـــرح الكلمات:

يؤذيني ابن آدم : أي يأتي ما أكره من الأقوال والأفعال .

يسب الدهر: أي يذم الزمن على أساس أنه فاعل للمصائب أو على أساس أنه ظرف لها .

وأنا الدهن: أي أنا رب الدهر المتصرف به وبها يقع فيه .

فإن الدهر هو الله : فالله هو المتصرف بالدهر وبها يقع فيه .

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله عز وجل في هذا الحديث القدسي أن ابن آدم قد يرتكب أشياء يكرهها الباري عز وجل ومن ذلك سب الدهر ونسبة المصائب إليه وذلك لأن الله سبحانه وتعالى هو مالك الدهر والمتصرف به وبها يقع فيه فيكون سب الدهر سباً لمالكه وفي الرواية الثانية: ينهى النبي عن سب الدهر مخبراً أن الله هو مالك الدهر والمتصرف به وبها يقع فيه مؤكداً بذلك ما جاء في الحديث القدسي.

#### الفوائسيد:

١ ـ تحريم سب الدهر .

٢ ـ نفي الفاعلية عن الدهر.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على أن سب الدهر يؤذي الله عز وجل .

# مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أخبر الباري عز وجل أن سب الدهر يؤذيه وذلك لأن الذين يسبون الدهر يعتقدون أنه فاعل مع الله وذلك شرك في الربوبية .

المناقشـــة:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية: يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا

العمر .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجهالياً .
 ج - استخرج فائدتين من الحديث مع ذكر المأخذ .

جــ استحرج فاندس من الحديث مع دكر الماحد . د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي عَلَيْ قال : « إِنَّ أَخْنَعُ السم عندَ الله ، رَجُلٌ تَسَمَّى مَلِكَ الأَمْلاكِ . لا مَالِكَ إِلَّا الله » (١) . قال سفيان « مِثل شَاهَانْ شَاهُ » وفي رواية ( أَغيظُ رَجُل على الله يوم القيامة وأُخْبَثُهُ » (١) .

# شـــرح الكلمـات:

اخنع : أي أوضع وأذل .

يسمى ملك الأملاك : يدعى بذلك ويرضى به .

مالك : المالك هو المتصرف بفعله وأمره .

شاهنشاه : أي ملك الملوك وهي كلمة فارسية .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن أقبح وأحقر وأذل شخص هو من سمي ملك الأملاك ونحوه ورضي به وذلك لأنه ارتقى مرتقاً صعباً ونزل نفسه منزلة الرب عز وجل وحاول مشابهته بملكه المطلق ثم بين في أنه لا مالك للكون وما فيه من مالك ومملوك إلا الله عز وجل ولعل في هذا الحديث موعظة \_ وذكرى للذين يطلقون الأسماء والألقاب على

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (الفتح ۱۰/ ۲۰۰۳) في الأدب . باب أبغض الأسماء إلى الله تعالى ومسلم (۲) دوره الأدب . باب تحريم التسمى بملك الأملاك وبهلك الملوك .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند (٢/ ٣١٥) .

الأشخاص من غير أن يفهموا معناها ومدلولها حتى لا يصيبهم ما حذر منه هذا الحديث من الذلة والصغار التي قد تصيب المسمّي والمسمّى والله المستعان.

الفوائسد:

١ تحريم التسمي بملك الأملاك وكل ما دل على الغاية في العظمة ـ
 ٢ كشاهنشاه وقاضى القضاة ونحوه .

٢ \_ وجوب التأدب بترك الألفاظ المحتملة معناً مذموماً .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم التسمي بملك الأملاك . مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث منع الحديث التسمي بملك الأملاك ونحوه لأن ذلك شرك مع الله في ربوبيته .

المناقشـــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : اخنع ، يسمى ملك الأملاك ، مالك ، شاهنشاه .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .. . د . . . مضح مناسق الحد شال السمالية م

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك

وعن أبي شُرَيْح (١): أنه كان يُكْنَى أَبَا الحكم، فقال له النبي ﷺ: إِنَّ الله هو الحَكَمُ، وإليه الحُكْمُ. فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فَحُكمتُ بينهم، فَرضِي كِلا الفريقين، فقال: ما أحسنَ هذا، فالله من الولد؟ قلتُ: شريحٌ ومسلمٌ وعبد الله، قال: فمن أكبُرُهم؟ قلتُ: شريح. قال: فأنت أبو شريح» رواه أبو داود وغيره (٢).

# ش\_\_\_رح الكلمات:

يكنى أبا الحكم: الكنية كل اسم صدر بأب أو أم وقد تكون بالأوصاف مثل أبي الفضائل وتكون بالنسبة إلى الأولاد مثل أبي شريح وتكون بها يلابسه مثل أبي هريرة وتكون للعلمية المحضة مثل أبي بكر.

إن الله هو الحكم : أي هو الذي إذا حكم بحكم لا يرد .

وإليه الحُكم : أي وإليه الفصل بين العباد في الدنيا والآخرة .

ما أحسن هذا: أي ما ذكرت من جهة الكنية والتعليل.

<sup>(</sup>١) هو أبو شريح الخزاعي

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود ( ٤٩٥٥) في الأدب . باب تغيير الاسم القبيح والنسائي ( ٨ / ٢٢٦) في آداب القضاء . باب إذا حكموا رجلًا فقضى بينهم وصححه الألباني وقال الأرناؤوط إسناده حد .

فيا لك من الولد: أي هل لك أولاد فنكنيك بهم والولد في اللغة يطلق على الذكر والأنثى بخلاف الابن فإنه خاص بالذكر.

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا أبو شريح وهو هاني بن يزيد الكندي رضي الله عنه أنه قدم إلى النبي في وفد من قومه وكان حينذاك يكنى بأبي الحكم وأن رسول الله في لما سمع قومه ينادونه بهذا الاسم أنكر ذلك عليهم مخبراً أن هذا الاسم هو لله وحده لأنه هو الحاكم الذي لا راد لحكمه ولا معقب له وأن أبا شريح قد اعتذر لهذه التسمية مبيناً أن قومه هم الذين سموه بذلك لأنه كان يحكم بينهم فيرضون بحكمه وأن النبي في استحسن منه هذا الاعتذار ثم سأله هل له شيء من الولد فأخبره عن بنيه الثلاثة وعن أكبرهم وهو شريح فكناه بأكبرهم وهو شريح

## الفوائسيد:

- ١ أن الإسلام يمحوما قبله .
  - ٢ يعذر الجاهل بجهله .
    - ٣ وجوب إنكار المنكر .
- ٤ ـ إثبات اسم من أسهاء الله وهو الحكم .
- ٥ جواز التحاكم إلى من يصلح للقضاء وإن لم يكن قاضياً معيناً ويلزم
  - حكمه ما لم ينسحب أحد الطرفين قبل الحكم.
  - ٦- استحباب قبول الاعتذار من المسلم إذا كان وجيها ,
  - ٧ جواز التكني بالبنت لأن الولد يطلق على الذكر والأنثى
    - ٨ مشروعية التكنى بأكبر الأبناء .

مناسية الحديث للباب:

حيث دا الحديث على وجوب تغيير الاسم إذا كان يوهم مشابهة أسماء الله وصفاته .

مناسسة الحديث للتوحيد:

حيث أنكر الحديث التشبه بأسهاء الله لأن ذلك شرك مع الله في أسهائه وصفاته

المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : يسمى أبا الحكم ، إن الله هو الحكم ، وإليه الحكم ، ما أحسن هذا .
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِالِلَهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزؤِنَ لَا تَعْتَذروا قَدْ كَفَرتُمْ بَعد إِيمَانِكُمْ إِن نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِّنْكُمْ نُعَذَبْ طَائِفَةً بِأَنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴾ (ا)

شـــرح الكلمات:

ولئن سألتهم : وإن سألتهم عما قالوه من الاستهزاء بالدين وثلب

إنما كنا نخوض ونلعب: يعتذرون بأنهم ما قصدوا الاستهزاء والتكذيب إنها قصدوا الخوض في الحديث واللعب.

مديب إنه فصدق الحوص في الحديث والنعب . تستهزؤون : أي تطعنون بالدين وتسخرون من المؤمنين .

لا تعتذروا: الاعتذار في اللغة محو أثر الذنب والمعنى لا تشتغلوا بكثرة الأعذار الباطلة فإنها لا تقبل منكم.

قد كفرتم بعد إيمانكم: أي حصل منكم الكفر بالاستهزاء بعد أن كنتم مؤمنين.

إن نعف عن طائفة منكم : وهم مَنْ أخلص الإِيمان وترك النفاق وتاب عنه

نعذب طائفة بأنهم كانوا مجرمين : أي نعذب طائفة بسبب أنهم كانوا مجرمين مصرين على النفاق ولم يتوبوا منه .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : (٦٥، ٦٦) .

## الشبرح الإجمالي:

يذكر الله سبحانه وتعالى في هاتين الآيتين طرفاً من قصة المنافقين حينها كانوا مندسين في جهاعة المسلمين في غزوة تبوك وما اقترفوه من الطعن في الدين وتجريح المؤمنين ثم يخبر سبحانه وتعالى نبيه محمد والطعن في الدين وتجريح المؤمنين ثم يخبر سبحانه وتعالى نبيه محمد الكاذبة ليبرروا ما خرج من أفواههم من البهت في حق المسلمين مخبراً فيه محمداً المحمداً الم

## الفوائـــد :

١ الاستهزاء بالدين وأهله كفر .

٢ ـ لا تقبل في الدنيا توبة من استهزأ بالدين وأهله ظاهراً عند بعض
 الحنابلة وذهب آخرون إلى أنها تقبل توبته

# مناسبة الآيتين للساب:

حيث دلت الآيتان على كفر من استهزأ بالله أو بآياته أو برسوله.

#### المنساقشىسسىة :

أ- اشرح الكلمات الآتية : ولئن سألتهم . إنها كنا نخوض ونلعب . تستهزئون . لا تعتذروا . قد كفرتم بعد إيهانكم . إن نعف عن طائفة منكم . نعذب طائفة بأنهم كانوا مجرمين .

ب - اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآيتين للباب .

عن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتاده ، دخل حديث بعضهم في بعض : أنه قال رجلٌ في غَزْوَةٍ تَبُوك : « ما رَأَيْنَا مِثْلَ قُرَّائِنَا مَوْلاءِ أَرْغَبَ بُطُوناً ولا أَكْذَبَ أَلْسُناً . ولا أَجْبَنَ عند اللّقاء ـ يعني رسول الله عَنْ وأصحابه القرّاء ـ فقال له عَوْفُ بن مالك : كذَبْتَ ، ولكنك مُنَافِق ، لأُخْبِرَنَّ رسول الله عَنْ ، فَذَهَبَ عوفُ إلى رسول الله ليُخْبِرَهُ فوجد القرآن قد سَبقه ، فجاء ذلك الرَّجُلُ إلى رسول الله عَنْ ، ونتحدَّثُ حَدِيثَ الرَّكِبُ ناقَتَهُ فقال : يا رسول الله ، إنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ ونتحدَّثُ حَدِيثَ الرَّكِبُ ناقَة رسول الله عَنْ وإنَّ الحِجَارَة تنكبُ رَجْلَيْهِ أَنظرُ إليه مُتَعلقاً بنِسْعَة نَاقَة رسول الله عَنْ وإنَّ الحِجَارَة تنكبُ رَجْلَيْهِ وهو يقول : إنها كنَّا نَخُوضُ ونلعبُ ، فيقول له رسولُ الله عَنْ أَبله وما يَزِيدُهُ وهو يقول : إنها كنّا نَخُوضُ ونلعبُ ، فيقول له رسولُ الله عَنْ أَبله وما يَزِيدُهُ عليه الله وآياته وَرَسُولِهِ كنتم تستهزئون ﴾ (١) ما يَلْتَفْتُ إليه وما يَزِيدُهُ عليه (١)

شـــرح الكلمات:

قراءنا: القراء جمع قارىء وهم من قرأوا القرآن وعرفوا معانيه والمراد بهم هنا رسول الله ﷺ والصحابة رضى الله عنهم .

<sup>(</sup>١) التوبة ، آية ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريز ( ١٠ / ١١٩ ، ١٢٠ ) وابن أبي حاتم ( ٤/ ٦٤ ) عن ابن عمر ، وقال الشيخ مقبل في الصحيح المسند ( ص ٧١ ) إسناد ابن أبي حاتم حسن .

أرغب بطوناً : أي أوسع بطوناً وأكثر أكلًا .

منافق: المنافق من يظهر الإسلام ويبطن الكفر.

نسعة: النسعة هي الحبل الذي يشد به الرحل وقيل هو سير مضفور، يجعل زماماً للبعير.

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا عبد الله بن عمر والجهاعة الذين اشتركوا في رواية الحديث رضي الله عنهم أن رجلًا من المنافقين في غزوة تبوك أخذ يسب رسول الله عنه وأصحابه ويستهزىء بهم متهاً لهم بحب الأكل والكذب والجبن عند اللقاء وأن عوف بن مالك أحد المسلمين الصادقين غضب لله ورسوله فأنكر على ذلك المنافق وكذّبه وتوعده بأنه سيخبر بذلك رسول الله ورسوله فأنكر على ذلك المنافق وكذّبه وتوعده بأنه سيخبر بذلك رسول الله ورسوله قرآناً يكشف حالهم ويفضح سريرتهم ويعلن كفرهم . وأن المنافق قد حاء ليعتذر من رسول الله وزناً وإنها أجابه بالآية التي نزلت في شأنه وأمثاله .

#### الفوائـــــد :

- ١ خطر المنافقين على الإسلام وأهله .
- ٢ \_ سب الدين من علامات النفاق الاعتقادي .
  - ٣ بغض المسلمين وتنقصهم كفر.
  - ٤ \_ وجوب المبادرة إلى إنكار المنكر .
  - ه ـ صدق إيمان عوف بن مالك رضى الله عنه .
- ٦ \_ جواز وصف الشخص بالنفاق إذا ظهر منه بعض علاماته .

٧ - إثبات معجزة للنبي عَلَيْ حيث نزل عليه الوحي بذلك قبل مجيء عوف ٨ - عدم قبول عذر المبطلين .

٩ - وجوب التشدد في ردع المستهزئين بالدين .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث المتضمن الآية على كفر من استهزأ بالله أو كتابه أو رسوله .

المناقشـــة:

أ - اشرح الكلمات الآتية : قرآناً . أرغب بطوناً . منافق . نسعة .
 ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
 دــ وضح مناسبة الحديث للباب .

\* \* \*

# باب قول الله تعالى :

﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ ﴾ الآية . .

قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّنَّهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائمَةً وَلَئِنْ رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّ إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنْنَبِّئَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِإَ عَملُوا وَلَنْذيقَنَّهُمْ مَن عَذَابٍ غَليظٍ ﴾ (١٠) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

رحمة : أي أعطيناه خيراً وعافية وغني .

ضراء مسته: أي شدة ومرض وفقر.

هذا لي : أي استحقه على الله لرضاه بعملي .

وما أظن الساعة قائمة : أي لا أظن أن الساعة ستقوم كما يخبر الأنساء .

ولئن رجعت إلى ربي: أي إن بعثت على تقدير صدق الأنبياء .

إن لي عنده للحسنى : أي أنه سيكرمني في الآخرة كما أكرمني في الدنما .

فلننبئن الذين كفروا بها عملوا: أي سنخبرهم بأعمالهم يوم القيامة .

عذاب غليظ : أي عذاب شديد .

الشرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أنه إذا أنعم بالصحة والعافية والغنى على الإنسان الكافر أو الشاك بعدما كان يتعثر في المرض والفقر

<sup>(</sup>١) سورة فصلت : الآية : ٥٠ .

لن يشكر الله على تلك النعم زاعها أنه مستحق لها على الله ثم بين سبحانه وتعالى أن سبب ذلك هو شكه بقيام الساعة وما بعدها من البعث والنشور وأنه تمادى إلى أكثر من ذلك في جهله وحهاقته وادعى أنه سيجد الرزق الحسن عند الله يوم القيامة إن هو بعث ونشر ثم يتوعده الله سبحانه وتعالى بأنه سوف يحصي أعهاله ويخبره بها يوم القيامة ثم يجازيه عليها بالعذاب الشديد.

الفوائــــد:

١ ـ أن الخير والشر مقدر من الله تعالى .

٢ ـ وجوب شكر النعم .
 ٣ ـ ثبوت قيام الساعة .

٤ \_ الشك في القيامة كفر مها .

٥ - الإيمان بالله لا يغنى عن الإيمان بالبعث .

٦ ـ إثبات إلجزاء والحساب .

مناسبة الآية للباب : حيث دلت الآية على أن نسبة النعم إلى غير الله كفر بها

مناسبة الآية للتوحيد:

حيث حرمت الآية نسبة النعم إلى غير الله لأن ذلك إشراك في في الربوبية

المناقش\_\_\_ة:

أ - اشرح الكلمات الآتية : رحمة . ضراء مسته . هذا لي . وما أظن الساعة قائمة . ولئن رجعت إلى ربي . إن لي عنده للحسنى . فلننبئن الذين كفروا بها عملوا . عذاب غليظ .

ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جـ \_ استخرج خمس فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \* \*

وَعن أَبِي هريرة رضى الله عنه ، أنَّه سَمعَ رسول الله ﷺ يقولُ : إن ثلاثةً من بني إسرائيل : أَبْرَصَ . وأَقْرَعَ . وأَعْمَى . فأراد الله أن يبتليَهُمْ ، فبعث إليهم مَلَكاً ، فأتى الأبرَصَ فقال : أيُّ شيءٍ أحبُّ إليك ؟ قال لونٌ حَسنٌ وجلدٌ حَسَنٌ ، ويذهبُ عنى الذي قد قذرني الناسُ به . قال : فمسحهُ فَذَهَبَ عنه قَذَرُهُ ، فأعطىَ لوناً حسناً وجلداً حسناً ، قال : فأيُّ المال أحبَّ إليك ؟ قال الإبلُ أو البقرُ - شك إِسْحَاقُ \_ فأُعطىَ ناقَةً عُشراء ، وقال : بارك الله لكَ فيها ، قال : فأتى الأَقْرَعَ فَقَالَ: أَيُّ شِيءٍ أَحَبُّ إِلَيك ؟ قَالَ: شَعْرٌ حَسَن ، ويذهب عني المُقرع في المُعالِ الذي قد قال : قَذِرَني الناسُ به ، فمسحهُ فذهب عنه ، وأُعطَى شَعْراً حسناً ، فقال : أيُّ المال أحبَّ إليك ؟ قال : البقرُ أو الإبلُ ، فأُعطِيَ بَقَرَةً حَامِلًا ، قال : بارك الله لك فيها . فأتى الأعمى فقال : أي شيء أحبُّ إليك ؟ قال : أن يَرُدُّ الله إليَّ بصري ، فأبصرَ به الناس ، فمسحهُ فردَّ الله إليه بصره ، قال فأيُّ المال أحبَّ إليك ؟ قال : الغَنَمُ ، فأُعطيَ شاةً والداً ، فَأَنْتِجَ هَذان وولَّد هذا ، فكان لهذا وادٍ من الإِبل ، ولهذا وادِ من البقر ، ولهذا وادِ من الغنم . قال : ثم إِنَّهُ أَتَى الأبرص في صورته وهيئتِهِ فقال : رَجلٌ مِسكينٌ قد انقطعت بي الحبالُ في سفري ، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك ، أسألكَ بالذي أعطاك اللون الحسنَ والجلد

الحسن والمال ، بعيراً أتبلّغ به في سفري ، فقال : الحُقوقُ كثيرةٌ ، فقال له : كأني أعرفُك ! ، ألم تكن أبرص يَقْذَرك الناسُ فقيراً فأعطاك الله عز وجل المالَ ، فقال : إنها وَرثْتُ هذا المال كابراً عن كابر فقال : إنْ كُنتَ كاذباً فصَيرَكَ الله إلى ما كنت . قال : وأتى الأقرع في صورته ، فقال له مثل ما قال له فذا ، وددَّ عليه مثل ما ردَّ عليه هذا ، فقال : إنْ كنتَ كاذباً فصَيرَكَ الله إلى ما كنت . قال : وأتى الأعمى في صورته ، فقال : رَجُلٌ مسكينُ الله إلى ما كنت . قال : وأتى الأعمى في صورته ، فقال : رَجُلٌ مسكينُ وابنُ سبيل ، قد انقطعت بي الحبال في سفري ، فلا بلاغ لي اليوم وابنُ سبيل ، قد انقطعت بي الحبال في سفري ، فلا بلاغ لي اليوم الا بالله ثُمَّ بك ، أسألكَ باللّذي ردَّ عليك بَصري ، فنحُدْ ما شئت ، ودَعْ ما فقال : أمْسك مالك فقال : أمْسك مالك فقال : أمْسك مالك فأخرجاه (۱) .

شـــرح الكلمات:

بني إسرائيل: هم أبناء يعقبوب بن إسحق بن إبراهيم الخليل عليهم السلام. وإسرائيل لقب يعقوب

أقرع : الأقرع علو من سقط شعر رأسه .

يبتليهم : أي يختبرهم .

قذرني الناس به : أي كره الناس بسببه رؤياي والقرب مني . فذهب عنه قذره : أي شفي من برصه . عشراء : أي حامل .

(١) رواه البخاري ( الفتح ٦/ ٣٤٦٤ ) في أحاديث الأنبياء ، باب حديث أبرص وأعمى وأقرع

بني إسرائيل ، ومسلم ( ٢٩٦٤ ) في الزهد والرقائق .

شاة ووالداً: أي ذات ولد .

فأنتج هذا : أي تولى إنتاجها وإصلاحها .

وولَّد هذا : أي تولى توليدها وإصلاحها .

انقطعت بي الحبال: أي الأسباب التي أطلب بها الرزق.

بلاغ : أي كفاية أتوصل بها إلى مرادي .

إنها ورثت هذا المال كابراً عن كابر : أي ورثته من أبي وأجدادي . لا أجهدك : أي لا أشق عليك في رد ما أخذت .

## الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي على في هذه القصة الصحيحة أن ثلاثة من فقراء بني إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى . أراد الله أن يختبر إيهانهم فأرسل إليهم ملكاً فشفاهم من عاهاتهم بإذن الله وأعطاهم ما يشتهون من النعم وبعد حين أرسل الله إليهم ذلك الملك فسأل كل واحد منهم على حدة متصوراً بصورته شيئاً من المال مذكِّراً لهم بنعم الله عليهم فجحد كل من الأبرص والأقرع نعمة الله عليهما وشكرها الأعمى فسخط الله على الأولين وسلبهما نعمتها ورضي عن الثالث وأبقى عليه نعمته .

#### الفوائسد:

- ١ \_ إثبات معجزة للنبي ﷺ .
- ٢ \_ نسبة النعمة إلى غير الله كفر بها وسبب لزوالها .
  - ٣ \_ نسبة النعمة إلى الله شكر لها وسبب لبقائها .
- ٤ ـ إئبات المشيئة للمخلوق ولكنها تابعة لمشيئة الله وإرادته .
  - ٥ \_ إثبات صفة الرضا لله تعالى .
  - ٦ \_ أِبْبات صفة السخط لله تعالى .

مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على أن نسبة النعم إلى غير الله كفر بها .

مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث حرم الحديث نسبة النعم إلى غير الله لأن ذلك إشراك مع الله في الربوية .

المناقشـــــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : بني إسرائيل . أقرع . يبتليهم . قذرني الناس به فذهب عنه قذره . عشراء . شاة والداً . فأنتج هذا ، وولد هذا . انقطعت بي الحبال . بلاغ .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج سبع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* # \*

# بابِ قول الله تعالى ﴿ فَلَمَّا صَالِحًا جَعَلا لَهُ شُرِكاءَ فِيهَا آتَاهُمَا ﴾

وقول الله تعالى : ﴿ هُوَ الذي خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةً وَجَعَلَ مِنها زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَلَتْ حَمْلاً خَفْيِفَا فَمَرَّتْ به فَلَمَّا أَتْقَلَتْ دَعُوا اللَّهَ رَبَّهُما لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحاً لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاً لَهُ شُرَكَاءَ فَيِمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَىٰ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١).

# شـــرح الكلمات:

من نفس واحدة : أي من آدم .

وجعل منها زوجها : أي خلق زوج آدم وهي حواء من ضلع من أضلاعه .

ليسكن إليها : أي يطمئن إليها ويألفها .

تغشاها : أي جامعها .

حملًا خفيفاً: أي لم تحس بثقله في بداية الأمر لكونه نطفة ثم علقة ثم مضغة .

فمرت به: أي فاستمرت على حملها.

أثقلت : أي صارت ذات ثقل حينها كبر الولد في بطنها .

صالحاً: بشراً سوياً.

فلها آتاهما صالحاً: أي رزقهها بشراً سوياً.

جعلا له شركاء فيها آتاهما : أي سموا ابنهها عبد الحارث كها في بعض الروايات .

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآيتان : ١٨٩ ـ ١٩٠ .

## الشــــرح الإحمالي:

يخبر الله سبحانه وتعالى أنه خلق الناس من أصل واحد وشخص واحد وأنه خلق منه زوجه وذلك ليسكن إليها ويطمئن إلى عشرتها. وأنه خلق فيها حب الجماع وأباحه لهما وذلك ليكمل لهما الاستقرار ويستمر نسلهما، فلما حملت وحان وقت الولادة سألا ربهما أن يرزقهما بشراً سوياً لتقربه أعينهما ويزيل وحشتهما. فلما استجاب الله دعوتهما وأعطاهما ما سألا سمياه عبد الحارث فأشركوا مع الله غيره فتعالى الله عما يشركون.

## الفوائـــد:

١ - تفضيل الرجال على النساء حيث بدأ بهم في الخلق

٢ ـ تفضيل الزواج على العزوبة .

٣ - من حسن الأدب التكنية عن الألفاظ المستكرهة.

٤ - بيان فضل الأم وما تعانيه

٥ ـ مشروعية الدعاء وإثبات نفعه .

٦ - الشرك بالله ينافي الشكر .

٧ - وجوب تنزيه الله عما لا يليق به .

# مناسبة الآية للباب وللتوحيد:

حيث دلت الآية على تفسيرابن عباس أن التعبيد لغير الله في الأسهاء شرك .

## المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : من نفس واحدة ، وجعل منها زوجها ليسكن إليها ، تغشاها ، حملًا خفيفاً ، فمرت به ، أثقلت ، صالحاً ، فلما آتاهما صالحاً جعلًا له شركاء فيما آتاهما .

ب \_ اشرح الآيتين شرحاً إجمالياً .

ج\_ استخرج حمس فوائد من الآيتين مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الآيتين للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وعن ابن عباس في الآية قال: لمَّا تغشّاها آدَمُ حَمَلتْ ، فأتاهما إبليس فقال: إني صاحبُكها الذي أخْرَجتُكها من الجنة لَتُطيعانني أو لأجْعلنَّ له قرنَيْ أيَّلٍ فَيخررجُ من بطنك فَيشُنفُه ، ولأفعلنَّ ولأفعلنَّ يُخوِّفُها ، سَمّياهُ عبدَ الحارث ، فأبيا أن يُطيعاهُ ، فخرج ميتاً ، ثم حملت فأتاهما فقال مثل قوله فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً . ثم حملت فأتاهما فذكر لهما فأدركهما حبُّ الولد ، فسمياه عبد الحارث، فذلك قوله جل جلاله ﴿ جعلا له شركاء فيها آتاهما ﴾ . رواه ابن أبي خاته (۱)

# ش\_\_\_رح الكلمات:

تغشاها : أي جامع آدم زوجه حواء .

قرني أيل : الأيل هو ذكر الوعل .

الحارث : قيل هو اسم لإبليس في الملائكة .

# الشكرح الإجمالي:

يخبرنا ابن عباس رضي الله عنها أنه لما حملت حواء من آدم أراد الله أن يمتحن الأبوين فسلط عليهما إبليس فأتاهما وطلب منهما أن يسميا

<sup>(</sup>١) حديث اختلف في صحته وقد ضعفه الحافظ ابن كثير في تفسيره (٢/ ٢٧٤) والألباني في الضعيفة برقم (٣٤٢) وراجع تعليق الشيخ أحمد شاكر على تفسير الطبري (٣١٣ / ٣٠٩) والإسرائيليات والموضوعات لأبي شهبة ص (٢٠٩).

المولود بعبد الحارث وما زال يكرر عليها ويعدهما ويتوعدهما حتى دفعها حب النسل والشفقة على الولد إلى طاعته فلبيا رغبته فسمياه عبد الحارث فسلمه الله من الموت فتنة وامتحاناً لهما .

الفوائـــد:

١ - إثبات عداوة إبليس لادم .

٢ ـ وجوب الحذر من الشيطان ووساوسه الخفية .

٣ - حرص إبليس على إغواء البشر .
 ٤ - قد يمتحن الله الصالحين ببعض المصائب .

ه ـ ضعف عزيمة البشر .

٦ \_ حب الولد غريزة أودعها الله في البشر .

٧ ـ تحريم التعبيد لغير الله في التسمية .

مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث دل الأثرء على أن التعبيد لغير الله في الأسهاء شرك . المناقشــــة :

ب - اسرح الابر سرحا إجهاليا

جــ استخرج خمس فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .
 دـ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وله بسند صحيح عن قتادة قال : شُركَاءَ في طاعتِهِ ولم يكن في عبادته .

مناسبة الأثر للباب وللتوحيد

حيث أفاد الأثر أن التعبيد لغير الله في التسمية شرك .

وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله تعالى: «لَئن آتيْنَا صالحاً» قال: أَشْفَقا أَنْ لا يكون إِنساناً. وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما.

المعنى لهذا الأثر :

يخبرنا مجاهد في مذا الأثر أن الذي حمل آدم وحواء على تسمية ابنها عبد الحارث هو خوفهما أن يولد غير بشر وذلك عندما خدعهما إبليس لعنه الله .

\* \* \*

# ُ باب قول الله تعالى

﴿ ولله الأسماء الحسني فادعوه بها ﴾ الآية

وَقُـولَ الله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ الأَسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ فَادْعُوهُ مِمَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (١)

شـــرح الكلمات:

الأسماء الحسنى : أي الأسماء التي بلغت في الحسن غايته . فادعوه بها : أي اسألوه وتوسلوا إليه بها وسواء كان دعاء عبادة أو

دعاء مسألة وذلك أن يختم مطلوبه بها يناسبه من الأسهاء الحسنى كأن يقول رب اغفر لي وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم .

وذروا : أي اتركوهم واعرضوا عن مجادلتهم .

يلحدون في أسمائه : الإلحاد بأسماء الله هو العدول بها وبحقائقها ومعانيها عن الحق الثابت

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن له أسهاءاً بلغت في الحسن غايته وأن له من كل صفة كمال أعلاها وأكملها ثم يرشدنا أن نتوسل إليه ونسأله بها حتى يكون ذلك أحرى للإجابة وأقرب ثم يأمرنا بأن نتجنب أهل الإلحاد والتحريف ثم يتوعدهم بأنه سيجازيهم يوم القيامة على إلحادهم وتحريفهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية ١٨٠

#### الفوائسيد:

- ١ \_ إثبات الأسماء الحسني لله \_
- ٢ \_ مشروعية التوسل إلى الله بأسمائه الحسني .
- ٣\_ وجوب هجر الملحدين في أسهاء الله وصفاته إذا أيس من إصلاحهم.
- ٤ ـ تحريم الإلحاد في أسماء الله وصفاته ومن الإلحاد تسمية الله بما لم
   يسم به نفسه أو نفي ما أثبته لنفسه من الأسماء والصفات .

#### مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم الإلحاد في أسهاء الله وصفاته .

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث حرمت الآية الإلحاد في أسهاء الله وصفاته ومن الإلحاد تسمية المخلوق بأسهاء الله وتسمية الله بأسهاء المخلوقين وهذا شرك في أسهاء الله وصفاته .

#### مــلاحظــــــات :

- أ \_ مراتب إحصاء أسماء الله التي بها يدخل المؤمن الجنة هي ثلاثة : أحدها : إحصاء ألفاظها وعددها . والثاني : فهم معانيها ومدلولها . والثالث : دعاؤه بها .
- ب بعض أسهاء الله يجوز إطلاقه عليه مفرداً كالحكيم أو مقترناً مع غيره كالسميع البصير وبعض الأسهاء لا يجوز إطلاقها على الله إلا مقترناً بها يقابله كالضار النافع لأن الكهال لا يحصل في هذا النوع

من الأسماء إلا مقترناً مع ما يقابله فذكرك الضار وحده لا يكون مدحاً إلا إذا ذكرت معه النافع .

جـ القاعدة في أساء الله وصفاته أن تطلق على الله من الأسماء والصفات ما أطلقه على نفسه أو أطلقه عليه رسوله وتنفي عنه ما نفاه عن نفسه أو نفاه عنه رسوله وتسكت عما سكت الله عنه

د- لا يجوز أن يشتق من الأفعال التي أخبر الله بها عن نفسه اسماً ويعد في الأساء الحسنى كالصانع والفاعل وقد غلط من فعل ذلك

هـ للإلحاد خمسة أقسام: أحدها تسمية الأصنام بشيء من أساء الله كتسميتهم اللات من الإله. وثانيها: تسمية الله بها لا يليق بجلاله كتسمية النصارى له أباً وتسمية الفلاسفةلا له علة فاعلة. وثالثها: وصفه بها يتعالى عنه ويتقدس من النقائص كقول أخبث اليهود أنه استراح يوم السبت. رابعها: تعطيل أسهاء الله الحسنى عن معانيها وجحد حقائقها كقول بعض الجهمية سميع بلا سمع وحي بلا حياة. خامسها: تشبيه صفات الله سبحانه بصفات خلقه والحق أن يثبت لله أسهاءً وصفات خالية من مشابهة

المناقشمية:

المخلوقين

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : الأسماء الحسنى ، فادعوه بها ، وذروا ،
 الذين يلحدون في الأسماء .

- ب \_ إشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج خمس فوائد من األاية مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .
- وذكر ابن أبي حاتم عن ابن عبَّاس : ﴿ يُلحدون فِي أَسَائِهِ ﴾ : يُشركون .

## مناسبة الآثر للساب وللتوحيد:

حيث أفاد الأثر أن رأي ابن عباس أن الإلحاد في أسهاء الله شرك .

وعنه : « سَمُّوا اللَّات من الإلهِ ، والعُزَّى من العَزِيز » .

## مناسبة الأثر للباب وللتوحيد:

حيث أفاد الأثر أن ابن عباس يرى أن تسمية الأصنام بأسهاء الله شرك . الله إلحاد في أسهاء الله شرك .

ُ وعن الأعمش : « يُدْخِلُونَ فِيها ما لَيْسَ مِنْها » .

## مناسبة الأثر للساب وللتوحيد:

حيث أفاد الأثر أن الأعمش يرى أن تسمية الله بها لم يسم به نفسه إلحاد في الأسهاء وقد ثبت أن الإلحاد في أسهاء الله شرك .

\* \* \*

# باب لا يقال السلام على الله

في الصحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «كُنَّا إذا كُنَّا مع النبي على في الصلاة قلنا: السَّلام على الله من عباده ، السَّلام على فلان وفلان ، فقال النبي على الله في الله الله السَّلام على الله في السَّلام »(١).

## شـــرح الكلمات:

في الصلاة : أي في التشهد الأخير .

السلام على فلان: أي حلت بركة اسم السلام على المسلم عليه فإن الله هو السلام: السلام اسم من أسهاء الله الحسنى ومعناه السالم من كل تمثيل ونقص

# السرح الإجمالي:

يخبرنا ابن مسعود رضي الله عنه أن الصحابة وهو واحد منهم إذا صلوا مع النبي على يسلمون في التشهد الأخير على الله وعلى بعض الأشخاص فنهاهم النبي على عن هذا القول وذلك أن السلام دعاء للمسلم عليه بالسلامة والله سبحانه وتعالى غني عن ذلك فهو مالك للسلامة فالسلامة تطلب منه لا له.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٢/ ٨٣٥) في صفة الصلاة . باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد وليس بواجب ومسلم (٢٠٢) في الصلاة باب التشهد في الصلاة .

#### الفوائــــد:

- ١ ـ تحزيم قول السلام على الله .
- ٢ \_ إذا منع الإسلام من شيء أرشد إلى ما يغني عنه .
  - ٣ ـ السلام اسم من أسماء الله الحسنى .
  - ٤ \_ جواز الدعاء للمخلوقين في الصلاة .

#### مناسية الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم قول السلام على الله .

#### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث أفاد الحديث أن السلام على الله ناف للتوحيد وذلك أن السلام دعاء بالسلامة من العيوب والنقائص والله منزه عن ذلك .

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : في الصلاة ، السلام على فلان ، فإن الله
   هو السلام .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جـــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب قول: اللَّهم اغفر لي إن شِئت

في الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال : لا يَقُلْ أَحدُكم : اللهم اغفر لي إن شئت ، اللَّهم ارحمني إن شئت ، لليعزم المسألة فإنَّ الله لا مُكْرة له (١) . ولمسلم : وليعظم الرغبة فإن الله لا يتعاظَمُهُ شيءً أعطاهُ »(١) .

# شرح الكلمات:

ليعزم المسألة : أي ليجزم في طلبته ويتيقن الإجابة . الرغبة : أي الطلبة والحاجة التي يريد .

فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه : أي فإن الله سبحانه وتعالى لا يعسر عليه شيء أراد إعطاؤه .

#### السورح الإجمالي:

لما كان الكل مفتقراً إلى الله عز وجل والله هو الغني الحميد نهى رسول الله على من أراد الدعاء أن يعلق مطلوبه بمشيئة الله لأن ذلك يشعر بعدم الاهتمام بالمطلوب وذلك ينافي الافتقار الذي هو روح عبادة الدعاء ولأن التخيير لا يليق بالله عز وجل إذ لا مكره له حتى يخير ثم أمر الداعي بالإلحاح في الدعاء وأن يسأل الله ما أراد من الخير كبر أو صغر فإن الله لا يعسر عليه شيء أراد إعطائه ولا يكبر عليه حاجة سائل فإنه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١١/ ٦٣٣٩ ) في الدعوات باب ليعزم المسألة فإنه لا مكره له .. ومسلم ( ٢٦٧٩ ) في الذكر والدعاء : باب العزم بالدعاء ولا يقل إن شئت . (٢) مسلم برقم ( ٢٦٧٩ ) .

مالك الدنيا واألاخرة المتصرف فيهما التصرف المطلق وهو على كل شيء قدير .

#### الفوائـــد:

- ١ \_ تحريم تعليق الدعاء بالمشيئة .
- ٢ \_ مشر وعية الدعاء وإثبات نفعه .
  - ٣ \_ إثبات الكمال لله عز وجل .
- ٤ \_ تعظيم الرغبة فيها عند الله حسن ظن بالله .
  - ٥ \_ تنزيه الله عما يوهم النقائص .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم تعليق الدعاء بالمشيئة .

## مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم تعليق الدعاء بالمشيئة لأن ذلك يشعر بضعف الافتقار إلى الله وذلك مناف للتوحيد .

#### المناقشـــة:

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: ليعزم المسألة، الرغبة، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه
  - ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .
      - \* \* \*

# باب لا يقول: عبدي وأمتي

في الصحيح عن أبي هريرة ، أن رسول الله ﷺ قال : لا يَقُلُ أَحدكم أَطْعِمْ رَبَّكَ . وضيً ع ربَّكَ . وَلْيَقُلْ سيدي ومولايَ . ولا يقل أحدكم عَبْدي وأُمَتِى . وليقل : فتاي وفتاتي وغلامي (١)

## شـــرح الكلمات:

ربك : الرب هو الخالق المربي المتصرف وهو من الأسهاء الخاصة بالله إذا قطع عن الإضافة .

سيدي: السيد هو المقدم في قومه ومنه المالك لأنه مقدم على مملوكه.

مولاي : المولى هو كثير التصرف .

# الشرح الإجمالي:

لما كانت الربوبية والعبودية تدلان على التعظيم الذي لا يليق إلا بالله عز وجل نهى رسول الله على أن يسمى السيد رباً والمملوك عبداً لأن ذلك يوهم مشاركة الباري عز وجل فيها يستحقه من الأسهاء والصفات الواجبة له دون غيره . ثم أرشد على إلى استعمال الألفاظ التي لا تحتمل المشابهة كفتاي وفتاتي وذلك أكمل في تنزيه الباري وأكثر تادباً معه وجبراً الخاطر الذين ابتلاهم الله بالرق .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٥/ ٢٥٥٢ ) في العتق . باب كراهيةالتطاول على الرقيق . ومسلم ( ٢٢٤٩ ) في الألفاظ من الأدب . باب حكم إطلاق لفظة العبد والأمة والمولى

#### 

- ١ \_ وجوب سد الذرائع .
- ٢ الرب اسم من أسماء الله لا يجوز إطلاقه على غير الله إلا إذا
   أضيف إلى غير عاقل كرب الدار ورب الداية .
  - ٣ \_ تحريم تسمية المملوك عبداً والمملوكة أمة .
    - ٤ \_ جواز تسمية المالك سيداً ومولى .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث نهى الحديث عن تسمية المملوك عبداً والمملوكة أمة .

## مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث نهى الحديث عن تسمية المملوك عبداً والمملوكة أمة لأن ذلك إشراك مع الله في العبودية .

#### مــلاحظـــــة :

- أ ـ الذين يجيزون إطلاق كلمة رب على المخلوق احتجوا بقوله تعالى عن يوسف: أذكرني عند ربك. وبقوله على: «أن تلد الأمة ربتها». فأجيبوا عن قول يوسف: «أذكرني عند ربك» أنه جائز في شرع من قبلنا وجاء شرعنا بخلافه، وأما قوله على: «أن تلد الأمة ربتها». فهذا لفظ مؤنث لا يوهم مشاركة الرب عز وجل في اسمه.
- ب ـ في هذا الحديث أجاز النبي على تسمية المالك مولى ، وفي حديث آخر نهى عن ذلك ، فالجمع بينها أن يقال : يجوز تسمية المالك مولى وتركه أفضل .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : أطعم ربك . سيدي . مولاي . ب اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ ..

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد

\* \* \*

# باب لا يرد من سأل بالله

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله ﷺ: مَناستعاذبالله فأعيذوه . ومَنْ سأل بالله فأعطوه . ومن دَعَاكُم فأجيبُوه . ومَنْ صَنَعَ إليكم معرُوفاً فكافئُوه ، فإنْ لم تَجدوا ما تكافئوه فادعُوا له حتى تُرَوا أنَّكم قد كافأتُمُوه » رواه أبو داود والنسائي بسند صحيح (١) .

# شـــرح الكلمات:

من استعاذ بالله : أي إذا قال أعوذ بالله من شرك أو شر فلان . فأعيذوه : أي امنعوا عنه الشر .

ومن سأل بالله فأعطوه : أي من سألكم بالله أو بوجه الله أن تفعلوا كذا أو تعطوه كذا فأجيبوه على ذلك ما لم يكن إثماً أو قطيعة رحم .

ومن دعاكم فأجيبوه: أي من دعاكم إلى طعام سواء كان وليمة عرس أو غيرها فأجيبوه دعوته ما لم يكن عليكم في ذلك ضرراً دينياً أو دنيوياً.

ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه : أي من أحسن إليكم بمعروف والمعروف اسم جامع للخير فكافئوه على إحسانه بمثله أوخيراً منه .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود ( ١٦٧٢ ) في الزكاة . باب عطية من سأل الله .

والنسائي (٥/ ٨٢) في الـزكاة . باب من سأل بالله عز وجل . وصححه الألباني في الصحيحة (٢٥٤) .

## الشـــرح الإجمالي:

لما كان الإسلام يدعو إلى الأهداف السامية والغايات العالية أمر النبي على في هذا الحديث المسكمين بأن يكفوا اشرهم وشر غيرهم عمن استعاد بالله وذلك بأن يكونوا له سنداً ونصراً وأن يحققوا طلب من سألهم بالله ما لم يكن في ذلك ضرر أو مشقة عليهم وذلك تعظيم لله عز وجل وتكريم للسائل وزرعاً للمحبة في نفوس الآخرين وأن يجيبوا دعوة من دعاهم لوليمة عرس أو غيرها وذلك تقوية لأواصر المحبة بينهم وتثبيتاً للمودة والألفة وأن يكافئوا من عمل لهم معروفاً فإن لم يستطيعوا فإن عليهم أن يدعوا له حتى يظنوا أنهم كافئوه وذلك رفعاً لنفس المبذول له عن المنة وتطييباً لقلب الباذل

#### الفوائسيد:

- ١ \_ وجوب دفع الشر عمن استعاد بالله .
- ٢ \_ وجـوب إعـطاء السائل ما سأله بالله إذا كان السائل محتاجاً أو مضطراً لذلـك ولم يكن على المسئـول في الإجابة ضرر ولم يكن
  - السؤال في مكروه أو محرم.
- ٣- وجوب إجابة دعوة المسلم إلى عرس أو غيره ما لم يترتب على ذلك ضرر ديني أو دنيوي .
  - ٤ \_ وجوب المكافأة على المعروف
    - مناسبة الحديث للساب:
  - حيث دل الحديث على وجوب إعطاء من سأل بالله

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم رد من سأل بالله لأن ذلك مناف لتعظيم الله وذلك مناف للتوحيد .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : من استعاذ بالله ، فأعيذوه ، ومن سأل بالله فأعطوه ، ومن دعاكم فأجيبوه ، ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب: لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

عن جابر رضي الله عنه قال : قال رسول الله على : « لا يُسْأَلُ بُوَجِهِ اللهِ اللهِ اللهِ عنه اللهِ اللهُ الل

## الشرح الإجمالي:

نهى رسول الله على في هذا الحديث أن يسأل بوجه الله شيئاً من حطام الدنيا وتفاهاتها وذلك أنها حقيرة فانية ووجه الله عظيم باق ثم أباح رسول الله على أن يسأل بوجه الله الجنة أو ما يؤدي إليها وذلك أن الجنة عظيمة وسؤال العظيم بوجه الله تعظيماً له وإكراماً.

#### الفوائسد:

١ - إثبات صفة الوجه لله على وجه يليق بجلاله من غير تكييف ولا
 تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل .

- ٢ ـ جواز سؤال الجنة بوجه الله .
  - ٣ \_ وجوب تعظيم وجه الله .
- ٤ تحريم سؤال غير الجنة بوجه الله .
  - مناسبة الحديث للباب:
- حيث دل الحديث على تحريم سؤال غير الجنة بوجه الله .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود ( ١٦٧١ ) في الزكاة . باب كراهية المسألة بوجه الله تعالى والحديث ضعفه الألباني وغيره .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم سؤال غير الجنة بوجه الله لأن ذلك مناف لتعظيم الله وذلك مناف للتوحيد .

# المنساقشميسة :

أ \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

ب \_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

جـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في اللــو

قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِّن بَعْدِ الْغَمِّ أَمْنَةً نُّعَاسَاً يَغْشَى طَائِفَةً مِّنكُمْ وطائفَةً قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحُقِّ ظُنَّ الْخَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرِ ثَيَّةُ للَّهِ يُخْفُونَ فَي أَنْفُسِهُمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَان لِنا مِنَ الأَمْرِ شَيَّ مَا قُتلُنَا فِي أَنْفُسِهُمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَان لِنا مِنَ الأَمْرِ شَيَّ مَا قُتلُنا هَا أَنْفُسِهُمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَان لِنا مِنَ الأَمْرِ شَيَّ مَا قُتلُنا هَا أَنْفُسِهُمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَان لِنا مِنَ الأَمْرِ شَيَّ مَا قُتلُنا إِلَى هَاهُونَ لَكُ بَيْنَ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلَيْمَحُّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلَيْمَحُّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ (١)

شـــرح الكلمــات:

أمنة : الأمنة والأمن بمعنى واحد وهو ضد الخوف .

طائفة منكم الطائفة لفظ يطلق على المفرد وعلى الجهاعة والمراد بالطائفة الأولى هم المؤمنون الذين خرجوا للقتال طلباً للأجر والمراد بالطائفة الثانية هم معتب بن قشير وصحبه الذين خرجوا من أجل الغنمة.

أهمتهم أنفسهم: أي حملتهم على الهم .

ظن الجاهلية . المراد بظن الجاهلية هو ظنهم أن أمر النبي ﷺ باطل وأنه لن ينصر

وليبتلي الله ما في صدوركم : أي ليمتحن ما في صدوركم من الإخلاص .

<sup>(</sup>١) سبورة آل عمران : الآية : ١٥٤ .

## الشـــرح الإجمالي:

يُذَكِّر الله سبحانه وتعالى المؤمنين بنعمته عليهم حيث أنزل عليهم النعاس بعد الهم والغم وذلك ليريح أفكارهم ويجدد نشاطهم ثم يخبرهم أن معهم طائفة أخرى لا تشاركهم الإيهان وإنها قدأهمهم أمر حياتهم ، لذا فإنهم يستفهمون من النبي على عن النصر استفهام جحود واستبعاد لكن الله سبحانه يبين لهم أن الأمر ليس لنبيه وإنها هو له ينصر من يشاء ، وأخيراً يكشف نفاقهم مخبراً أنهم لم يثقوا بوعد الله ورسوله مستدلين على ذلك بقتلهم في غزوة أحد لكن الله سبحانه وتعالى يؤكد أن كل ما جرى حاصل بقضائه وقدره ، فذلك امتحاناً لإخلاصهم وإظهاراً لحقيقتهم

# الفوائسد:

- ١ ـ أن الخير والشر مقدر من الله عز وجل .
  - ٢ \_ أن الشدائد تظهر الحقائق .
- ٣ \_ الاعتراض على القدر من علامات النفاق الاعتقادي .
  - ٤ \_ الأسباب لا تمنع الأقدار .

# مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم الاعتراض على القدر.

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على وجوب الاستسلام للقضاء والقدر لأن ذلك من كمال التوحيد .

#### المناقشية:

أ - اشرح الكلمات الآتية : أمنة . طائفة منكم . أهمتهم أنفسهم ظن الحاهلية .

ب\_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ

د\_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

\* \* \*

وقوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ قَالُوا لَإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتلُوا قُلُوا وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتلُوا قُلْ فادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمْ المَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (١)

## شـــرح الكلمات:

قال لإخوانهم: أي قال المنافقون للمسلمين الصادقين وسمي المنافقون إخواناً للمسلمين لأنهم وافقوهم في إظهار الإسلام.

وقعدوا: أي قعدوا عن الجهاد في غزوة أحد وهم عبد الله بن أبي المنافق وأتباعه

لو أطاعونا ما قتلوا : أي يقول المنافقون لو أخذ المسلمون بمشورتنا وجلسوا في المدينة ما قتلوا في غزوة أحد .

فادرؤوا عن أنفسكم الموت : أي فادفعوا عن أنفسكم الموت .

# الشرح الإحمالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية عما جرى من المحاورة بين المؤمنين والمنافقين حينها جبنوا وقعدوا عن الجهاد وشمتوا بالمؤمنين الذين قتلوا في أحد في الهزيمة التي سببها مخالفة أمر رسول الله على وزعموا أن

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الآية ١٦٨ .

المؤمنين لو أخذوا بمشورتهم وجلسوا في المدينة لسلموا ثم تحداهم الله سبحانه وتعالى بأن ينجوا أنفسهم من الموت إذا حل بهم إن كانوا صادقين أن الجذر ينجى من القدر.

#### الفوائسد:

- ١ مشروعية الجهاد في سبيل الله .
  - ٢ \_ خطر المنافقين على المسلمين.
    - ٣ ـ الحذر لا ينجى من القدر .

#### مناسبة الآية للساب:

حيث دلتن الآية على تحريم الاعتراض على القدر.

# مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على وجوب الاستسلام للقضاء والقدر لأن ذلك من كمال التوحيد .

#### المناقشة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : قالوا لإخوانهم ، وقعدوا ، لو أطاعونا ما قتلوا .
  - ب\_ اشرح األاية شرحاً إجمالياً
  - جــ استخرج أربع فوائد من الآية مع ذكر المأحذ .
    - د ـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : « احْرِصْ على ما يَنْفَعُكَ ، واستَعِنْ بالله ، ولا تَعْجَزْ ، وإنْ أصابَكَ شيءٌ فلا تقل : قَدَّرَ الله وما فلا تقل : قَدَّرَ الله وما شاء فعل ، فإنَّ لو تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ » (١٠) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

احرص على ما ينفعك : الحرص هو بذل الجهد واستفراغ الوسع والمراد بها ينفع هنا : كل ما ينفع الإنسان في أمر دينه ودنياه .

واستعن بالله : أطلب الإعانة في جميع أمورك من الله لا من غيره . ولا تعجزن : أي استعمل الحرص والاجتهاد فيها ينفعك من أمر دينك ودنياك .

وإن أصابك شيء : فإن فاتك ما لم يقدر لك .

فإن لو تفتح عمل الشيطان : أي أن لو تدفع قائلها إلى اللوم والحزع ، وهذه من أعمال الشيطان .

# السرح الإجمالي:

لما كان الإسلام يدعو إلى عمران الكون وإصلاح المجتمع أمر رسول الله على كل مسلم بالعمل الجاد والتحصيل مستعيناً على تحقيق ذلك بالله عز وجل متجنباً للعجز ومواطنه وأن لا يفتح على نفسه باب اللوم والندم إذا فاته المطلوب لأن ذلك يجره إلى السخط والجزع وإنا يفوض أمره إلى الله ويعلل نفسه بالقضاء والقدر حتى لا يكون للشيطان عليه سبيلاً فيستفزه ويزعزع إيانه بالله عز وجل وبقضائه وقدره.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٦٦٤) في القدر. باب الأمر بالقوة وترك العجز .

#### الفوائسيد :

- ١ \_ الأخذ بالأسباب لا ينافي التوكل .
  - ٢ ـ أن الإنسان مخيّر لا مسيّر .
  - ٣ \_ العجز ينافي الاستعانة بالله .
- ٤ \_ تحريم الاستعانة بغير الله فيها لا يقدر عليه إلا الله .
  - ٥ \_ الإسلام يحث على العمل والإنتاج .
  - ٦ \_ تحريم الاعتراض على القضاء والقدر لله تعالى .
    - ٧ \_ أن الخبر والشر مقدر من الله تعالى .
    - ٨ إثبات المشيئة لله على وجه يليق بجلاله .
      - ٩ \_ إثبات الفعل لله تعالى .
  - ١٠ \_ الإيمان بالقدر دواء القلوب واستقرار النفوس .
    - مناسية الحديث للياب:

حيث دل الحديث على تحريم الاعتراض على القدر. مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب الاستسلام للقضاء والقدر لأن ذلك من كمال التوحيد .

#### المناقشـــة:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : احرص على ما ينفعك ، واستعن بالله ، ولا تعجزن وإن أصابك شيء ، فإن لو تفتح عمل الشيطان .
  - ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - ج\_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب النهي عن سب الريح

عن أَبِيِّ بن كعب رضي الله عنه ، أنَّ رسول الله على قال : « لا تَسُبُّوا الرِّيحَ ، فإذا رأيتُم ما تكرهون فقولوا : اللَّهُمَّ إنَّا نَسأَلُكَ من خير

هذه الرِّيح وخير ما فيها وخير ما أُمِرتْ به ، ونعوذ بك من شرِّ هذه الريح وشرِّ مَا فيها وشرِّ ما أُمِرَتْ به » صححه الترمذي (١) . شــــرح الكلمات :

لا تسبوا الريح: أي لا تشتموها ولا تلعنوها.

فإذارأيتم ماتكرهون: أي إذا تأذيتم بشيء من حرارتها أوبرودتها أوقوتها الشـــرح الإجمالي:

لما كان الإسلام يأمر بمكارم الأخلاق وينهى عن سفسافها نهى السول الله على عن شتم الريح ولعنها وذلك أن الريح مخلوقة من مجلوقات

الله لا تسكن . ولا تتحرك . ولا تنفع ولا تضر إلا بأمر الله عز وجل فيكون شتمها شتماً لمديرها . وهو الله سبحانه .

ثم أخبر على المسلم أن هذه الريح قد تحمل خيراً أو شراً وأن على المسلم أن يسأل الله من خيرها وأن يستعيذ من شرها . الفوائسيد :

العنوات الريح الريح الريح

٢ - استحباب استعمال الدعاء المذكور في هذا الحديث إذا رأى من الريح ما يكره .

(١) رواه الترمذي (٢٢٥٢) في الفتن . باب ما جاء في النهي عن سب الربح .

وقال الترمذي: حديث حسن صحيح

٣\_ مشروعية الدعاء وإثبات نفعه .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم سب الريح .

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث نهى الحديث عن سب الريح لأن سبها سب لمدبرها وذلك ينافي التوحيد .

# المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : لا تسبوا الريح، فإذا رأيتم ما تكرهون.
 ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ من المتخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

باب قول الله تعالى ﴿ يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية ﴾

وَقُولَ الله تَعَالَىٰ ﴿ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظُنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ الْمَامِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ الآية (١) مناسبة الآيسة للباب

حيث دلت الآية على تحريم سوء الظن بالله .

مناسبة الآيـة للتوحيــد .

حيث دلت الآية على وجوب حسن الظن بالله لأن ذلك من واجبات التوحيد.

مـــلاحظــــــة :

شرح هذه الآية وفوائدها تقدم كاملاً في باب ما جاء في اللو فلا داعي الإعادته هنا .

وقول الله تعالى: ﴿ وَيُعَذِّبَ الْمُنافِقِينَ وَالْمُنافِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَاتِ الظَّانِّينَ بِاللَّهِ ظُنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ، وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ (٢)

شـــرح الكلمات:

ويعذب المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات أي يعذبهم في الدنيا بها يحصل لهم من الهم والغم إذا رأوا ظهور

(١) سورة آل عمران : آية ١٥٤ .

(٢) سورة الفتح: الآية ٦ .

الإسلام واندحار الكفر .

الظانين بالله ظن السوء: المراد بظن السوء هو ظنهم أن الرسول علي المناه المناه الكفر ستعلو على كلمة الإسلام.

عليهم دائرة السوء: أي أن العذاب والهلاك الذي يتوقعونهما للمؤمنين واقعان عليهم نازلان بهم .

ولعنهم : أي طردهم وأبعدهم عن رحمته .

## الشميرح الإجمالي:

يغبرنا الله سبحانه وتعالى في هذه الآية أن الكفار من المنافقين والمشركين يظنون بالله الظن الباطل ويتمنون للمسلمين الهزيمة والهلاك ، لكن الله يرد كيدهم في نحورهم ويتوعدهم بعذابين عذاب في الدنيا وعذاب في الآخرة ، عذاب في الدنيا بإحراق قلومهم بالهم والغم حينها ينصر المسلمين على الكافرين وعذاب في الآخرة وذلك بغضبه الشديد عليهم وطرده لهم عن رحمته الواسعة وإدخالهم جهنم التي أعدها لهم وساءت مصرا .

#### الفوائسيد:

- ١ \_ المنافقون أشد حطراً على المسلمين من الكفار .
  - ٢ ـ تحريم سوء الظن بالله .
- ٣ \_ من أسلوب القرآن تقديم الرجل على المرأة في الخطاب .
  - ٤ \_ سوء الظن بالله من علامات النفاق الاعتقادي .
- ٥ \_ إثبات صفة الغضب لله عز وجل على وجه يليق بجلاله .
  - ٦ جواز لعن الكفار على سبيل العموم .
    - ٧ \_ إثبات أن النار موجودة الآن .

مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية على تحريم سوء الظن بالله

مناسبة الآية للتوحيد :

حيث دلت الآية على وجوب حسن الظن بالله لأنه من واجبات التوحيد

#### المناقش\_\_\_ة

أ - اشرح الكلمات الآتية: ويعذب المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركين والمشركات الظانين بالله ظن السوء، عليهم دائرة الهوء. ب اشرح الآية شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج سبع فوائد من الآية مع ذكر المأخذ

د - وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

6 # **\*** 

قال ابن القيم في الآية الأولى: فُسِّر هذا الظنّ بأنه سبحانه لا يَنْصُر رسوله وأن أمره سيضمحل ، وفُسِّر بأن ما أصابه لم يكن بقدر الله وحكمته ، فَفُسِّر بإنكار الحكمة وإنكار القدر وإنكار أن يتم أمر رسوله وحكمته ، وأن يظهره الله على الدين كله ، وهذا هو ظنّ السوء ، الذي ظنّ المنافقون والمشركون في سورة الفتح ، وإنها كان هذا ظنّ السوء لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه ، وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق . فمن ظن أنه يُديلُ الباطل على الحق إدالةً مستقرةً يضمحل معها الحق ، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره أو أنكر أن يكون قدره لحكمة أنكر أن يكون قدره لحكمة

بالغة يستحق عليها الحمد ، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجردة ، فذلك ظن الذين كفروا ﴿ فويل للذين كفروا من النار ﴾ ، وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء ، فيها يختص بهم وفيها يفعله بغيرهم . ولا يسلم من ذلك إلا من عَرَفَ الله وأسهاء وصفاته ومُوجب حكمته وحمده ، فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا ، وليتب إلى الله تعالى وليستغفره من ظنّه بربه ظنّ السوء ، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامةً له ، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا ، فمستَقِلٌ ومُستكثِرٌ وفتش نفسك : هل أنت سالم؟

فإن تَنْجُ منها تَنْجُ من ذي عَظيمة و إلا فإن الا إِخالُكَ ناجِياً

# باب ما جاء في منكري القدر

وقال ابن عمر رضي الله عنها: والذي نَفْسُ ابنِ عُمَرَ بيده لو كان لأَحدِهِمْ مثل أُحدٍ ذَهَبًا ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه ، حتى يُؤْمِنَ بالله وملائكته بالقدر » ثم استدل بقول النبي عَلَيْ : « الإيمانُ أن تُؤْمِنَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخِر ، وتؤمنَ بالقدر خَيْره وشره » رواه مسلم (١) شهر حالكلمات :

أحد : المراد بأحد جبل مشهور شمالي المدينة المنورة

ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر: أي لا يقبل الله عمل من أنكر القدر وذلك أن القدر أحد أركان الإيهان والمنكر له كافر غير متق والله لا يقبل إلا من المتقين

وملائكته: الملائكة هم عباد الله مكرمون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون

وکتبه: جمع کتاب والمراد بها الکتب المنزلة على رسله والمشهور منها: ١ - صحف إبراهيم ٢٠ - والزبور على داود ٣٠ - والتوراة على موسى ١

٤ - والإنجيل على عيسى ٥ - والقرآن على محمد على الله المالية

ورسله : الرسل جمع رسول وهو من أوحي إليه بشرع وأمر بتبليغه وعددهم ٣١٥ رسولاً كما في بعض الآثار .

وتؤمن بالقدر خيره وشره: أي وتصدق أن الله هو المقدر والخالق

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٨) في الإيان . باب بيان الإيان والإسلام والإحسان .

للخير والشر، فإذا قلنا إن الله تعالى قدر الأشياء فمعناه أنه تعالى علم مقاديرها وأحوالها وأزمانها قبل إيجادها ثم أوجد منا ما سبق في علمه أنه يوجده على نحو ما سبق في علمه فلا محدث في العالم العلوي والسفلي إلا وهو صادر عن علمه تعالى وقدرته وإرادته.

## الشـــرح الإجمالي:

في هذا الأثر يقرسم عبد الله بن عمر رضي الله عنها أن الإنسان مها أنفق من الأموال وعمل من الأعمال الصالحة فإن الله لا يقبلها منه إذا لم يصدق بالقدر وذلك أن الإيمان بالقدر أحد أركان الإيمان الستة فإنكاره إنكار لها كلها فيصير بذلك كافراً غير متق وإنها يتقبل الله من المتقين ثم استدل ابن عمر على فتياه هذه بالحديث الذي ذكر فيه أركان الإيمان الستة ومنها الإيمان بالقدر خيره وشره.

### الفوائسد:

- ان للإيهان ستة أركان لا يصح إيهان العبد إلا إذ آمن بها مجتمعة وقد عددها الحديث.
  - ٢ ـ أن الخير والشر مقدر من الله تعالى .
  - ٣ جواز الحلف لمصلحة من غير استحلاف.
    - ٤ استحباب تأكيد الفتوى المهمة بالقسم .
      - مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر على كفر منكري القدر .

## مناسبة الأثسر للتوحيد:

حيث دل الأثر على كفر من أنكر القدر وذلك لأن إنكار القدر شرك مع الله في الربوبية .

مــلاحظـــــة:

أ - للقدر أربع مراتب وهي :

الأولى : علم الرب سبحانه بالأشياء قبل كونها .

الثانية : كتابة ذلك عنده في الأزل قبل خلق السموات والأرض .

الثالثة : مشيئته المتناولة لكل موجود فلا خروج لكائن كما لا خروج له عن علمه .

الرابعة: خلقه لها وإيجاده وتكوينه فالله خالق كل شيء وما سواه مخلوق.

ب - قال على في هذا الحديث وتؤمن بالقدر خيره وشره ، وقال في حديث آخر والشر ليس إليك فالجمع بين هذين الحديثين أن يقال : إذا

قدر الله على الإنسان شراً فإنها هو شر بالنسبة إلى الإنسان نفسه لأن ذلك عقوبة له بسبب ذنوبه وجهله أما بالنسبة إلى الله فإنه خير محض لأن ذلك جار على مقتضى حكمته وعلمه وعدله.

لمناقشية

أ - اشرح الكلمات الآتية: أحد، ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر، ملائكته، كتبه، رسله، حتى يؤمن بالقدر خيره وشره. ب اشرح الأثر شرحاً إجمالياً.

جــ استخرج ثلاث فوائد من الأثر مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الأثر للباب وللتوحيد .

وعن عُبَادَة بن الصَّامِتِ أَنَّه قال لابنه : يا بُنِيَّ إِنَّكَ لن تجد طعمَ الإِيهانِ حتى تَعْلَمَ أَنَّ ما أصابكَ لم يكنْ ليُخطئكَ ، وما أَخطأكَ لم يكن ليُصيبكَ ، سمعتُ رسول الله عَلَيُ يقول : إنَّ أوَّل ما خَلَقَ الله القَلَم ، فقالَ له : اكتُبْ فقال : ربِّ وماذا أكتب ؟ قال اكتُبْ مقاديرَ كُلِّ شيءِ حتى تقوم الساعة ، يا بُنِيَّ سَمِعتُ رسول الله عَلَيْ يقول : « من ماتَ على غير هذا فليس مني » ، وفي رواية لأحمد (۱) ، إنَّ أوَّل ما خلق الله تعالى القَلَم فقال له : اكتُبْ ، فَجَرَى في تلك الساعة بها هو كائنٌ إلى يوم القيامة » وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على الله على القيامة » وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على الله القيامة ، وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على القيامة ، وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على القيامة ، وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على القيامة ، وفي رواية لابن وَهْب : قال رسول الله على الله القيامة ، وفي رواية لابن وَهْب .

## شـــرح الكلمات:

لابنه : هو الوليد بن عبادة .

لن تجد طعم الإيمان: أي لن تجد حلاوة الإيمان والإيمان له حلاوة وطعم من ذاقه تسلى به عن الدنيا وما عليها.

حتى تعلم ما أصابك لم يكن ليخطئك : أي حتى تصدق أن ما قُدِّر عليك من الخير والشر لن يتعداك إلى غيرك .

وما أخطأك لم يكن ليصيبك : أي وما لم يقدر عليك من الخير والشر لا يمكن أن يصيبك .

من مات على غير هذا فليس مني : أي من مات غير مؤمن بالقدر خيره وشره من الله فليس من جماعة المسلمين لأن الإيمان بالقدر أحد أركان الإيمان والكفر به كفراً بها مجتمعة .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٢٠٠٠) في السنة . باب في القدر .

والترمذي (٢١٥٥)، (٣٣١٩) وقال حسن غريب، وقال الأرناؤوط، حديث صحيح.

## الشـــرح الإجمالي:

في هذا الحديث يخبرنا عبادة بن الصامت رضي الله عنه وهو ينصح ابنه بأن الإيهان له طعم وأنه لا يدرك هذا الطعم إلا من آمن بقضاء الله وقدره خيره وشره. مستدلاً على ذلك بأحاديث النبي ولله التي ذكرها والتي تفيد أن الله أمر القلم بأن يكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة وأن من مات لا يؤمن بالقضاء والقدر فإنه خارج من جماعة المسلمين وأن مأواه النار يحترق فيها وبئس المصير.

## الفوائــــد :

- ١ مشروعية نصح الآباء للأبناء وتعليمهم
   ٢ فهم الصحابة لحقيقة القدر وإيهانهم به
- to the state of th
- ٣ ـ أول المخلوقات القلم وذلك على رواية الرفع
- ٤ ـ إثبات صفة القول لله تعالى على الوجه اللائق به سبحانه.
   ٥ ـ كفر من أنكر القدر خيره وشره.
  - تحر الله العر الفدر ح
     الأعمال بخواتيمها .
  - ٧ إثبات الوعيد لمن كفر بالقدر.
  - مناسبة الحديث للباب:
  - حيث دل الحديث على كفر من أنكر القدر.
    - مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على كفر من أنكر القدر لأن ذلك شرك مع الله في ربوبيته

### مــلاحظــــــة :

أيهما الأول في الخلق العرش أم القلم ؟ قيل إن الأول العرش وقيل إن الأول القلم ومن قال بأولية القلم استدل برواية الرفع أول ما خلق الله القلم برفع الميم . ومن قال بأولية خلق العرش استدل بأحاديث تثبت أن العرش خُلق قبل القلم .

### المناقشية

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ابنه لن تجد طعم الإيمان .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وفي المسند والسُّنَ عن ابن الدَّيْلَميِّ (۱) قال : أتَيتُ أَبِيَّ بن كعبٍ ، فقلتُ : في نفسي شيءٌ من القدر ، فحدِّ ثني بشيءٍ لعلَّ الله يُذهبهُ من قلبي ، فقال : لو أَنفقتَ مثل أُحدٍ ذهباً ما قبلهُ الله منك حتى تُؤْمِنَ بالقدر ، وتعلم أنَّ ما أصابك لم يكن ليُخطئكَ وما أَخطأكَ لم يكن ليُخطئكَ وما أَخطأكَ لم يكن ليُخطئكَ وما أَخطأكَ لم يكن ليُصِيبَك ولو مُتَ على غير هذا لكنتَ من أهل النار ، قال : فأتيتُ عبد الله بن مسعود وحذيفة بن اليهان وزيدَ بن ثابت فكلُّهم حدثني بمثل ذلك عن النبي عليه النبي عليه محديث رواه الحاكم في صحيحه (۱) .

<sup>(</sup>١) ابن الديلمي : هو عبد الله بن فيروز أبو بسر ويقال أبو بشر .

<sup>(</sup>٢) أحمد في المسند (٥/ ١٨٢) وأبو داود (٤٦٩٩) في السنة . باب في القدر . وابن ماجة رقم (٧٧) في المقدمة . باب في القدر وصححه الألباني في السنة لابن أبي عاصم (٢٤٥) .

ش\_\_\_رحا لكلمات:

في نفسي شيء من القدر: أي شك واضطراب يؤدي إلى شك فيه أو ححد له .

حتى تؤمن بالقدر: أي حتى تصدق بأن الخير والشر مقدر من الله تعالى .

لو مت على غير هذا: لو مت على غير الإيمان بالقدر.

الشــــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن الديلمي أنه وقع في نفسه شك وأضطراب في موضوع القدر فأراد أن يستوضح الأمر من أهله ويأخذ العلم من مصدره فسأل بعض قُرّاء الصحابة وعلمائهم وهم أبي بن كعب وعبد الله بن مسعود وزيد بن ثابت . وأنهم أجابوه بها يثبت القضاء والقدر حيره وشره مستندين في ذلك إلى ما صح من سنة رسول الله على مقدرين أنه لا يقبل عمل من لم يؤمن بقضاء الله وقدره . وإن حَسُن عمله وكثر . لأن من أنكر القدر غير متق والله لا يقبل إلا من المتقين .

الفوائسسد:

١ \_ وجوب سؤال أهل العلم عما حفي حكمه .

٢ \_ سعة فقه الصحابة وعلمهم رضي الله عنهم .

٣ ـ كفر منكري القدر

٤ \_ الأعمال بخواتيمها .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على كفر من أنكر القدر .

# مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على كفر من أنكر القدر لأن ذلك شرك مع الله في ربوبيته .

#### المناقشـــة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: في نفسي شيء من القدر. حتى تؤمن بالقدر. لو مت على غير هذا .

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في المصورين

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «قال الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق الله تعلق أَظْلَمُ مِنْ أَظْلَمُ مِنْ أَخْلُقُوا كَخُلُقُوا كَخُلُقُوا خَبَّةً أَوْ لِيَخْلُقُوا مُعْرَةً » أخرجاه (١)

# شـــرح الكلمات:

ومن أظلم: الاستفهام للإنكار والنفي أي لا أحد أظلم. عن ذهب يخلق كخلقي: أي عمن أخذ يصور تصويراً يضاهي به

فليخلقوا ذرة . : أي فليخلقوا ذرة فيها روح تتصرف بنفسها كالذرة التي خلق الله .

أو ليخلقوا حبة : أي فليخلقوا حبة حنطة تبذر وتنبت وتؤكل وفيها ما في حبة الحنطة من الخصائص والمميزات .

# الشــــرح الإجمالي :

يخبرنا الله تعالى في هذا الحديث القدسي على لسان نبيه محمد على أنه لا أحد أظلم من أولئك المصورين الذين أرادوا بتصويرهم أن يشابهوا الله في خلقه ثم يتحداهم عز وجل بأن يخلقوا مثل أضعف مخلوقاته الحبة المنظورة وهي البذرة أو يخلقوا مثل أضعف مخلوقاته النباتية وهي حبة الحنطة أو الشعير وذلك تعجيزاً لهم وتحقيراً لشأنهم.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١٠ / ٥٩٥٣ ) في اللباس . باب نقض الصور . ومسلم ( ٢١١١ ) في اللباس والزينة . باب تحريم تصوير صورة الحيوان .

الفوائسد:

١ \_ تحريم التصوير .

مناسية الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم التصوير.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث حرم الحديث التصوير لأن فيه مشابهة لخلق الله وذلك شرك مع الله في ربوبيته .

المناقشـــة:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : ومن أظلم . ممن ذهب يخلق كخلقي . فليخلقوا ذرة .

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

حــ استخرج فائدة من الحديث مع ذكر المأخذ .

د \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

ولهما عن عائشة رضي الله عنها ، أن رسول الله ﷺ قال : أَشَدُّ الناسِ عَذَاباً يوم القيامة الذين يُضَاهِئُونَ بخلق الله »(١) .

شيرح الكلمات:

يضاهئون بخلق الله: أي يقصدون في تصويرهم مشابهة خلق الله.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ١٠ / ٥٩٥٤ ) في اللباس . باب ما وطيء من التصاوير . ومسلم (٢١٠٦) في اللباس والزينة . باب تحريم تصوير صورة الحيوان .

الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا النبي على أن أولئك المصورين الذين قصدوا في تصويرهم مشابهة الله في خلقه هم أشد الناس عذاباً يوم القيامة وأعظمهم عقوبة لأنهم أقبح الناس أدباً مع الله وأجرأهم على محارم الله لذا استحقوا ما ذكر من العذاب جزاءاً وفاقاً.

الفوائـــد:

١ ـ التغليظ في تحريم التصوير .

٢ ـ بيان علة تحريم التصوير.

٣ - تفاوت العذاب يوم القيامة بتفاوت الذنوب .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم التصوير.

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث حرم الحديث التصوير لأنه مشابهة لخلْق الله وذلك شرك مع الله في ربوبيته .

مـــلاحظـــــــة :

يكون المصور أشد الناس عذاياً يوم القيامة إذا صنع الصورة لتعبد لأنه بذلك يكفر أو قصد بتصويرة مضاهاة خلق الله فإنه مستحق للعذاب.

المنساقشىسىة :

أ - اشرح الكلمات الآتية : يضاهئون بخلق الله . ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً . ج\_\_ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

ولهما عن ابن عباس : سمعتُ رسول الله ﷺ يقول : « كُلُّ مُصوِّرٍ فِي النار ، يُجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَة صِوَّرَهَا نَفْسٌ يُعذَّبُ بِها في جهنم »(١) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

كل مصور في النار: أي كل مصور صورة لذي روح فهو في النار لتعاطيه ماانفرد الله به من الخلق والاختراع.

يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم: أي يجعل الله في كل صورة صورها روحاً فتعذبه تلك الصورة أو يجعل الله له بعدد كل صورة صورها شخص يعذبه يوم القيامة.

## الشـــرح الإجـالي:

لما كان المصورون أقبح الناس أدباً مع الله وأجرأهم على محارم الله أخبر النبي على أن كل من يصور صورة فإن الله ينفخ فيها روحاً يوم الفيامة ثم يسلط عليه تلك الصورة فتعذبه في النار جزاء ما عمل ، لذا فإن على كل مصور أن يتق الله عز وجل وأن يترك هذه المهنة الخسيسة فإن الله سيعوضه خيراً منها لأن من ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٤ / ٢٢٢٥ ) في البيوع . باب بيع التصاوير التي ليس فيها روح .
 ومسلم (٢١١٠) في اللباس والزينة ، باب تحريم تصوير صورة الحيوان .

الفوائـــد:

١ - تحريم تصوير ذوات الأرواح .

٢ ـ جواز تصوير غير ذات الأرواح .

٣ - الجزاء من جنس العمل.

٤ - تحريم كسب المصور لأن العمل إذا حُرِّم حُرم كسبه.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم التصوير لذوات الأرواح مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث حرم الحديث التصوير لأن ذلك مشابهة لخلق الله وذلك شرك مع الله في ربوبيته .

المناقشـــة:

أ - اشرح الكلمات الآتية : كل مصور في النار : يجعل له بكل صورة صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً

-- استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

ولهما عن ابن عباس مرفوعاً: « مَنْ صوَّر صورةً في الدنيا كُلِّفَ أَنْ يَنفُخَ فيها الرُّوحَ وليس بنافخ إ<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ( الفتح ۱ / ۵۹،۱۳ ) في اللباس باب من صوّر صورة كُلُف أن ينفخ فيها . وليس بنافخ، ومسلم (۲۱۱۰) في اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان .

## الشكرح الإجمالي:

يخبرناالنبي ﷺ أن من صور في الدنيا صورة من ذوات الأرواح فإن الله عز وجل يلزمه يوم القيامة بأن ينفخ فيها روحاً وقد علم الله أن المصور لا يستطيع ذلك وإنهاكلفه بذلك تعجيزاً وتوبيخاً له وإظهاراً لحقارته وضعفه .

### 

- ١ ـ تحريم تصوير ذوات الأرواح .
- ٢ ـ جواز تصوير غير ذوات الأرواح .
  - ٣ ـ الجزاء من جنس العمل.

### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم تصوير ذوات الأرواح .

#### مناسية الحديث للتوحيد:

حيث حرم الحديث التصوير لأن ذلك مشامهة لخلق الله وذلك شرك في الربوبية .

### المناقشية:

- أ \_ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً .
- ب ـ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - جـ ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

الشرح الإجمالي:

يخبرناالنبي على أن من صور في الدنيا صورة من ذوات الأرواح فإن الله عز وجل يلزمه يوم القيامة بأن ينفخ فيها روحاً وقد علم الله أن المصور لا يستطيع ذلك وإنهاكلفه بذلك تعجيزاً وتوبيخاً له وإظهاراً لحقارته وضعفه

الفوائسسد:

١ - تحريم تصوير ذوات الأرواح .
 ٢ - جواز تصوير غير ذوات اإرواح .

٣ ـ الجزاء من جنس العمل.

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم تصوير دوات اإرواح .

مناسبة الحديث للتوحيد

حيث حرم الحديث التصوير لأن ذلك مشابهة لخلق الله وذلك شرك في الربوبية .

المنساقشــــــة:

أ - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
 ب - استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

جـ - وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

ولمسلم عن أبي الهيَّاج قال: قال لي عليٌّ: ألا أَبْعَثُكَ على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ: أنْ لا تَدَعَ صورة إلا طَمَستَها ولا قبراً مُشْرِقاً إلاّ سَوَّيته (١) .

# شـــرح الكلمات:

ألا أبعثك : ألا أرسلك . طمستها : أزلتها ومحوتها ـ مشرفاً : أي مرتفع عن القدر المشروع وهو شبر .

سويته: أي هدمت ما عليه من البناء وسويته بالأرض.

## الشكرح الإجمالي:

لما كان الإسلام حريصاً على سد كل باب يؤدي إلى الشرك خفياً أو ظاهراً أخبرنا على رضي الله عنه أن رسول الله وقي أرسله وأمره بأن يمحو كل صورة وجدها ويهدم كل بناء بني على قبر وذلك ليبقى للمسلمين إسلامهم وتصفو عقيدتهم وذلك لأن تصوير الصور والبناء على القبريؤدي إلى تعظيمها وتقديسها ورفعها فوق منزلتها وإعطائها حقاً من حقوق الله والذي يسيح في البلاد الإسلامية يجد شيئاً كثيراً من ذلك مما تقشعر له الجلود وتحزن له القلوب فسيري قبوراً يطاف بها كما يطاف بالبيت الحرام وينحر لها كما ينحر لله عز وجل وذلك شرك بالله سبحانه وبدعة لم يفعلها رسول الله ولا أصحابه ولا التابعون.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩٦٩) في الجنائز. باب الأمر بتسوية القبر.

١ ـ وجوب إنكار المنكر .

٢ \_ تحريم التصوير.

٣ ـ تحريم البناء على القبور.

مناسبة الحديث للبات:

حيث دل الحديث على تحريم التصوير واتخاذ الصور.

مناسبة الحديب للتوحيد:

حيث حرم الحديث التصوير لأنه مشابهة لخلق الله وذلك شرك مع الله في ربوبيته .

مــلاحظـــــة :

ويحرم من الصور ما كان لذي روح ولم يمتهن ولم يزل منه ما تبقى معه الحياة سواء في ذلك ما كان له ظل أو ما ليس له ظل.

أ ـ اشرح الكلمات الآتية: ألا أبعثك. طمستها. مشرفاً سويته.

ب - اشرح الحديث شرحاً إجالياً .

ج\_ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ . د في وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في كثرة الحلف

وقول الله تعالى: ﴿ لا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْانِكُمْ وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُم بَهَا عَشَرَة مَساكِينَ مِنْ أَوْسَط مَا تُطْعِمُونَ أَهْلَيِكُمْ أَوْ كَسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَة فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَة أَيَّامٍ لَطُعْمُونَ أَهْلِيكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْهَانَكُمْ كَذَلِكَ يَبِينُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ (١)

# شـــرح الكلمات:

لا يؤاخذكم الله باللغو في أيهانكم: أي لا يؤاخذكم بها يجري على ألسنتكم من الأيهان اللاغية التي يتكلم بها العبد من غير قصد ولا كسب قلب كقول القائل لا والله وبلى والله .

ولكن يؤاخذكم بها عقدتم الأيهان: أي ولكن يؤاخذكم بأيهانكم المنعقدة الموثقة بالقصد والنية إذا حنثتم فيها.

فكفارته : أي فكفارة اليمين المنعقدة إذا حنثتم فيها .

من أوسط ما تطعمون أهليكم : أي مما تعتادون إطعام أهليكم منه فلا تسرفوا في ذلك ولا تقتروا .

أو كسوتهم : الكسوة للرجال تصدُق على ما يكسو البدن ولو كان ثوباً واحداً والكسوة للنساء تَصْدُق على درع وخمار .

أو تحرير رقبة : أي اعتناق مملوك مؤمن .

فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام: أي فمن لم يجد واحداً من

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية ٨٩ .

الأقسام المذكورة فليصم ثلاثة أيام متتابعات

ذلك كفارة أيهانكم: أي ذلك المذكور كفارة أيهانكم.

إذا حلفتم : إذا حلفتم وحنثتم .

واحفظوا أيهانكم : أي لا تكثروا الحلف وإذا حلفتم لا تحنثوا وإذا

حنثتم لا تتركوها من غير تكفير .

## الشــــرح الإحمالي :

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه لا يؤاخذ إلا من قصد في حلف اليمين الحقيقة الموثقة وأن عليه الكفارة إذا حنث في تلك اليمين وقد وضح الله الكفارة هنا حيث بين أنها إطعام عشرة مساكين بلا إسراف ولا تقتير أو كسوتهم أو تحرير رقبة مؤمنة من الرق وأن من لم يجد واحداً من هذه الثلاثة فإن عليه أن يصوم ثلاثة أيام متتابعات وقد جعل الله هذهالكفارة حلا وفرجاً عمن تورط في اليمين ورأى غيرها خيراً منها فإن له أن يحنث فيها ويكفر بها ذكر ثم أمر المسلمين بحفظ أيهانهم وعدم الإكثار منها حتى لا يتعرضوا للحنث فيها فيستخفوا بربهم ثم بين أنها ذكر من الأحكام نعمة يجب الشكر عليها وعلى غيرها من نعم الله التي لا تعد ولا تحصى وهكذا أعلن الإسلام سهاحته ويسره ووضع الحلول للمشاكل قبل وقوعها ودعا إلى تحرير العبيد من الرق وحث على ذلك منذ أربعة عشر قرناً قبل أن يفيق الغربيون من جهلهم ويستيقظوا من نومهم فينسبوا ذلك لأنفسهم

الفوائسيد:

١ ـ بيان سهاحة الإسلام .

٢ ـ لا إثم ولا كفارة في لغو اليمين .

- ٣ \_ تحريم الحنث في اليمين القصودة لغير مصلحة .
- ٤ ـ وجوب الكفارة في اليمين التي حنث فيها وهي كما فصلها الله في
   الآبة .
  - ٥ ـ سبق الإسلام إلى تحرير العبيد وحث على ذلك .
    - ٦ \_ تحريم الإكثار من الحلف .
    - ٧ \_ وجوب حفظ اليمين عن الكذب .

## مناسبة الآية للساب:

حيث دلت الآية على تحريم الإكثار من الحلف لغير سبب .

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على تحريم الإكثار من الحلف لأن ذلك تنقص لتعظيم الله وذلك مناف للتوحيد .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم . ولكن يؤاخذكم بها عقدتم الأيمان . فكفارته ، من أوسط ما تطعمون .

أو كسوتهم . أو تحرير رقبة . فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام .

- ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
- جــ استخرج سبع فوائد من الآية مع ذكر المأخد .
  - د \_ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وعن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال : سَمِعتُ رسول الله عَلَيْ يقول : « الحَلفُ مَنْفَقَةٌ للسَّلعةِ ، ممْحقَةٌ للْكَسْبِ » أخرجاه (١) .

شـــرح الكلمات:

منفقة للسلعة : أي سبب لرواجها وربحها في الحاضر . محققة للكسب : أي سبب لزوال بركة الكسب .

الشـــرح الإجمالي .

يخبرنا النبي على السلعة كذباً قد يروجها ويؤدي إلى بيعها والربح فيها لكنه سبب لزوال بركة كسبها وعدم نهائه فيأتيه النقص من أبواب أخرى وربها ذهب رأس المال والربح معاً فإنها عند الله لا ينال بمعصيته والدنيا وإن تزخرفت للعاصي مؤقتاً فإن نهايتها إلى الزوال والعقاب في الآخرة .

الفوائــــد :

١ تحريم الإكثار من الحلف
 ٢ تحريم ترويج السلع بالحرام

٣ .. الكذب في البيع والشراء سبب لزوال البركة .

مناسبة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم الإكثار من الحلف لغير سبب

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( الفتح ٤/ ٢٠٨٧ ) في البيوع . باب يمحق الله الربا ويربي الصدقات . ومسلم (١٦٠٦) في المساقاة . باب النهي عن الحلف في البيع .

### مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث حرَّم الحديث الإكثار من الحلف لأن ذلك تنقص لتعظيم الله وذلك ينافى التوحيد .

#### المناقش\_\_\_ة

أ - اشرح الكلمات الآتية : منفقة للسلعة . محقة للكسب .
 ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وعن سَلْمَانَ أَن رسول الله عَلَيْ قال : « ثلاثةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ الله ولا يزكِّيهِم ولهم عذابٌ أليم : أشُيْمِطٌ زانٍ . وعائلٌ مُستَكْبِرٌ ورجلٌ جعل الله بضاعته لا يَشتري إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه يه رواه الطبراني بسند صحيح (١) .

# شــــزح الكلمات:

ثلاثة لا يكلمهم الله: أي لا يكلمهم يوم القيامة لارتكابهم المعاصي .

ولا يزكيهم: أي لا يطهرهم من دنس الذنوب بالمغفرة .

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني في الكبير (٦١١٦) وذكره الهيثمي في المجمع (٤/ ٧٨) وقال (رواته محتج بهم في الصحيح) وصححه الألباني في صحيح الجامع (٣٠٦٧).

أشيمط زان: أشيمط: تصغير أشمط والشمط هو الشيب وقد صغره تحقيراً له لأنه زنى وداعي الزنا قد ضعف عنده فدل على أن المعصية طبع له وجبلة.

وعائل : أي فقير ذو عيال .

مستكبر: أي متكبر على الناس مع أن سبب الكبر غير موجود فيه وهو الجاه والمال فدل على أن الكبر طبع له وجبلة .

ورجل جعل الله بضاعته: أي جعل اليمين بضاعة له لكثرة استعماله لها .

# الشـــرح الإِجمــالي :

غبرنا النبي وسي أن ثلاثة أصناف من الناس لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يطهرهم من دنس الذنوب بالمغفرة وذلك لارتكابهم المعاصي مع عدم الدافع إليها مما يدل على أن المعصية خلق لهم وطبع جبلوا عليه وأول هؤلاء الثلاثة: الذي زنى وقد تقدم سنه وضعفت شهوته. وثانيهم: الذي تكبر على الناس وقد فقدت أسباب الكبر من المال والجاه وثالئهم: الذي استخف بالله عز وجل فأكثر الحلف به لغير سبب صحيح.

## الفوائسيد:

- ١ \_ إثبات الكلام لله عز وجل على وجه يليق بجلاله .
  - ٢ \_ إثبات أن الله يكلم أهل الطاعة .
  - ٣ تحريم الزنا والكبر والإكثار من اليمين .

## مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم الإكثار من الجلف لغير سبب.

## مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث حرم الحديث الإكثار من الحلف لأنه استخفاف بالله وذلك ينافى التوحيد .

#### المناقش\_\_\_ة

أ - اشرح الكلمات الآتية: ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة. ولا يزكيهم. أشيمط زان. وعائل مستكبر. ورجل جعل الله بضاعته

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وفي الصحيح عن عِمْران بن حُصَين رضي الله عنه قال : قال رسول الله عَلَيْ : « خير أُمَّتي قَرْني ، ثُمَّ الذين يَلُونَهُمْ ثُمَّ الذينَ يلونَهُم ، قال عمران : فلا أَدْري أَدْكَرَ بعد قَرْنِهِ مرتين أو ثلاثاً ؟ ثم إنَّ بعدَكُم قومٌ يشْهَدُونَ ولا يُستَشهدون ، ويَخونونَ ولا يُؤتمنون ويُنذِرون ولا يُوفون ، ويَظْهَرُ فيهمُ السِّمَنُ »(١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٧/ ٣٦٥٠) باب فضائل أصحاب النبي ﷺ . ومسلم (٢٥٣٥) في فضائل الصحابة باب فضل أصحاب رسول الله ﷺ .

قرني: القرن أهل عصر متقاربة أسنانهم قيل مدته ثمانون وقيل ستون وقيل مائة وقيل غير ذلك .

قال عمران : قالا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثة ما شك فيه عمران تحقيقه في حديث ابن مسعود بعد قرنه ثلاثاً .

يشهدون ولا يستشهدون : أي يؤدون الشهادة قبل أن تطلب منهم الستخفافهم بأمر الشهادة وعدم تحريهم الصدق .

ولا يوفون : أي لا يؤدون ما وجب عليهم في النذر .

ويظهر فيهم السمن : يحبون التوسع في المآكل والمشارب وهي أسباب السمن وذلك لرغبتهم في الدنيا وغفلتهم عن الآخرة .

## الشـــــرح الإجمهالي :

يخبرنا رسول الله على في هذا الحديث أن خير هذه الأمة قرنه والقرون الثلاثة التي بعده وذلك لطراوة الإسلام ونظارته وسلامته من دس الملحدين والزنادقة ثم يقل الخير في هذه الأمة وينتشر الشر قرناً بعد قرن فيظهر أناس يبتدرون الشهادة قبل أن تطلب منهم ويخونون من استأمنهم ولا يوفون إذا نظروا ويقبلون على الدنيا ورخرفها وشهواتها حتى يظهر فيهم السمن ...

### الفسوائىسسىد:

٢ ـ تحريم الخيانة .

- ١ ـ تفضيل القرون الأربعة الأولى .
  - ٣ ـ وجوب الوفاء بالنذر .
- ٤ ـ تحريم الاشتغال بالدنيا وملذاتها عن الآخرة .

### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم عدم الوفاء بالنذر.

## مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم عدم الوفاء بالنذر لأن ذلك استخفاف بالله وتنقص لعظمته وذلك مناف للتوحيد .

## ملاحظية:

الجمع بين قوله على : ويشهدون ولا يستشهدون . وقوله خير الشهداء الذي يأتي بشهادته قبل أن يسألها هو أن نقول يجوز للشاهد أن يدلي بشهادته قبل طلبها إذا جهلها صاحب الحق ويحرم على الشاهد الإدلاء بشهادته قبل طلبها إذا علمها صاحب الحق .

#### المناقشىة :

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : قرني قال عمران فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتبى أو ثلاثة .

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جـ \_ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

وفيه عن ابن مسعود ، أن النبي على قال : خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ اللهِ عَنْ النَّاسِ قَرْنِي ثُمَّ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١)رواه البخاري (الفتح ٧/ ١ ٣٦٥) في فضائل أصحاب النبي على البياطة . باب فضائل أصحاب النبي على . ومسلم (٢٥٣٣) في فضائل الصحابة . باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم .

## ش رح الكلمات:

تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته: إشارة إلى السرعة في الشهادة واليمين وذلك استخفاف منه بالله عز وجل واستهتار بمكانة الشهادة واليمين.

# الشـــرح الإحمالي:

يخبرناالنبي عَلَيْ في هذا الحديث أن خير هذه الأمة وأفضلها هم أولئك القرون الأربعة الأولى وأن باب الشر ينفتح بعدهم وقد وقع كثير مما أخبر به على فكثر الإلحاد والزندقة وغلب أمر الدنيا واتبع الناس الهوى واستخفوا بأمر الله فسهل عليهم أمر اليمين والشهادة فتسارعوا إليها قبل أن يطلب منهم.

### الفوائــــد:

١ ـ بيان تفضيل القرون الأربعة الأولى على غيرها .

٢ ـ فيه معجزة للنبي ﷺ حيث وقع كما أخبر .

٣ - تحريم التسارع في الشهادة قبل طلبها .
 ٤ - تحريم الحلف بدون استحلاف .

مناسسة الحديث للباب:

حيث دل الحديث على تحريم المسارعة في الحلف

مناسبة الحديث للتوحيد

حيث حرم الحديث المسارعة في الحلف لأن ذلك استخفاف بالله وتنقص لتعظيمه وذلك مناف للتوحيد

### المناقشـــة:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية: تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته.

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إحمالياً .

جـ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

وقال إبراهيم النَّخعي: كانُوا يَضْرِبُونَنَا على الشَّهادَة والعَهْد ونحن صغَارٌ .

## مناسبة الأثر للباب:

حيث دل الأثر على أن بعض السلف يمنعون أولادهم من اعتياد التزام العهد حتى لا يتعرضون لنكثه فيأثموا بذلك .

\* \* \*

# باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

شـــرح الكلمات

وأوفوا بعهد الله أي يجب الوفاء في كل عهد يقع من الإنسان.

ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها: أي لا تحنثوا في الأيمان بعد تغليظها وتوثيقها وكل ما كان اليمين آكد كان الإثم في نقضه أغلظ.

كفيلاً: أي رقيباً.

الشـــرج الإجمالي: يأمر الله المسلمين بالوفاء بالعهد إذا هم أعطوا أحداً عهدهم لأن

نقض العهد حسة وانحدار لا يتفق مع الروح الإسلامية للمسلمين. ثم أكد ذلك بنهيهم عن نقضه خاصة إذا كان مؤكداً وأخبر أنهم قد جعلوه سبحانه كفيلاً عليهم بإعطائهم عهده وأنه عليم بأفعالهم وسيجازيهم على

ذلك إن خيراً فخير وإن شراً فشر .

١ ـ وجوب الوفاء بالعهد .

الفوائـــد:

٢ ـ تحريم الحنث في اليمين لغير مصلحة وكلما كان اليمين آكد كان

التحريم أغلظ

٣ ـ شمول علم الله لكل شيء .

(١) سورة النحل: األاية ١١.

## مناسبة الآية للباب:

حيث دلت الآية الكريمة على وجوب الوفاء بالعهد.

## مناسبة الآية للتوحيد:

حيث دلت الآية على تحريم نقض العهد لأن نقض العهد دليل على عدم تعظيم الله وذلك مناف للتوحيد قادح به .

#### فالسسدة:

التوفيق بين قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَنْقُضُوا الأَيْهَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ وبين قوله ﷺ: « من حلف على يمين فرأى غيرها خيرامنها فليأت الذي هو خير وليكفر عن يمينه أن نقول الآية عامة والحديث مخصص للعموم مجيز لنقض اليمين إذا رأى غيرها خيراً منها لكن تجب عليه الكفارة .

#### المناقشية

- أ\_ اشرح الكلمات الآتية: وأوفوا بعهد الله ، ولا تنقضوا الأيمان بعد توكيدها.
  - ب \_ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .
  - جـ \_ استخرج ثلاث فوائد من الآية مع ذكر المأخذ .
    - د ـ وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

وعن بُريدة قال كَان رسول الله ﷺ إذا أمَّر أميراً على جيشٍ أو سريَّةٍ أوصاهُ بتقوى الله ، ومن معه من المسلمين خيراً ، فقال : اغزُوا باسم الله في سبيل الله ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بالله ، اغزوا ولا تَغُلُّوا ولا تَغْدِرُوا ولا تُمَّتُلُوا ولا تَقْتُلُوا وَلِيداً وإِذا لَقيتَ عدوَّك مِنَ المشركين فادْعُهُم إلى ثلاثِ خِصالِ - أو خِلالٍ - فأيَّتهنَّ مَا أجابُوكَ فاقْبَلْ منهم وكُفَّ عنهم ثم ادْعُهُم إلى الإسلام فإن أجابوك فاقبل منهم ، ثم ادْعُهُم إلى التحوّل من دارهم إلى دار المهاجرين وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين ، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء ، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين ، فإن هم أبواً فاسألهم الجزُّية ، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكُفُّ عنهم ، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتِلهُم . وإذا حاصَرْتَ أَهْلَ حِصْنِ فأرادوك أن تجعل لهم ا ذِمَّة الله وذمَّة نبيِّه ، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمَّة نبيِّه ، ولكن اجْعَلْ لهم ذِمَّتِكَ وَذِمَّةَ أَصِحَابِكُ فَإِنْكُمْ إِنْ تُحْفِرُوا ذِعَكُمْ وَذِمَّةَ أَصِحَابِكُمْ أَهُونَ مِنْ أَن تُحْفروا ذِمَّة الله وذمة نبيه وإذا حاصرت أهل حِصنِ فأرادُوك أن تُنْزِلُم على حُكم الله ، فلا تُنزلهم ولكن أنْزلهم على حكمكَ فإِنَّكَ لا تَدْرِي أتصيبُ فيهم حُكمَ الله أمْ لا » رواه مسلم (١) .

سرية : هي القطعة من الجيش تخرج منه فتغير على العدو فترجع وحددها بعضهم في أربعهائة من الخيل .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٧٣١) في الجهاد والسير ، باب تأمير الإِمام الأمراء على البعوث ووصيته إياهم. بآداب الغزو وغيرها

تقوى الله: هي التحرز من عقوبته بطاعته وذلك بامتثال أوامره واجتناب نواهيه.

ولا تغلوا: الغلول هي الأخذ من الغنيمة قبل قسمتها وأصل الغلول الخيانة .

ولا تغدروا: الغدر هو نقض العهد.

ولا تمثلوا: أي لا تشوهوا القتلى بقطع أنف أو أذن ونحو ذلك .

ولا تقتلوا وليداً: المراد بالوليد هنا من لم يبلغ سن التكليف.

إلى ثلاث خصال : أي ادعهم إلى إحدى ثلاث خصال .

ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين : أي اطلب منهالانتقال إلى بلد المهاجرين وهي المدينة .

فلهم ما للمهاجرين: أي من استحقاق الفيء والغنيمة وغير

وي . الغنيمة : الغنيمة هي ما أصاب من مال أهل الحرب وأوجف عليه المسلمون بالخيل والركاب .

الفيء: الفيء هو ما حصل للمسلمين من أموال الكفار من غير حرب ولا جهاد.

فإن هم أبوا: أي امتنعوا عن الإسلام.

الجزية : الجزية : هي في الشرع ما يعطيه المعاهدون على عهدهم وذلك مقابل أمنهم وحمايتهم .

فإن هم أجابوك : أي فإن دفعوا الجزية .

وإذا حاصرت أهل حصن : أي إذا حبستهم في حصونهم وقطعت عنهم جميع الإمدادات .

ذمة الله وذمة نبيه : أي عهد الله وعهد نبيه .

تحفروا ذمكم: تنقضوا عهودكم.

# الشـــرح الإِجمالي:

غبرنا بريدة رضي الله عنه أن رسول الله على إذا أرسل جيشاً أو سرية لقتال الكفار أمَّر عليهم أميراً يحفظ وحدتهم ويصلح شئونهم ثم أوصاه بتقوى الله وبمن معه خيراً وأرشدهم إلى ما يجب أن يسلكوه مع الأعداء وأن يتجنبوا الغلول والغدر والتمثيل وقتل غير المكلفين وأن عليهم أن يبدأوا المشركين بالدعوة إلى الإسلام ، فإن استجابوا لذلك فليحثوهم على الهجرة إلى المدينة ويعلموهم أن لهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين من الحقوق والواجبات فإن أبوا الهجرة فإنهم يعاملون معاملة أعراب المسلمين ، فإن أبوا الإسلام فليطلبوا منهم الجزية ، فإن أبوا دفعها فليستعينوا بالله وليقاتلوهم ، وإذا حاصروا أهل حصن فلا يعطوهم عهد الله وعهد رسوله وإنها يعطوهم عهد أخف إثها من تعريض عهده الله وعهد رسوله لذلك ، ولا ينزلوهم على أخف إثها من تعريض عهد الله وعهد رسوله لذلك ، ولا ينزلوهم على حكم الله فإنهم قد لا يصيبون فيهم حكم الله وإنها ينزلوهم على حكمهم .

#### الفوائـــد:

- ١ \_ مشروعية بعث الأمراء وتوجييهم إلى فعل الحق .
  - ٢ تحريم الغلول والغدر والتمثيل وقتل الولدان .
- ٣ وجوب دعوة المشركين إلى الإسلام قبل قتالهم إذا لم تبلغهم الدعوة
   واستحباب ذلك إن كانت الدعوة قد بلغتهم
- ٤ ـ يدعو أمير الجهاد الكفار إلى الإسلام فإن أبوا فالجزية فإن أبوا
   فالقتال وذلك عام في الكفار من المشركين وغرهم
  - ٥ ـ استحباب الهجرة ودعوة المسلمين إليها .

- آن الغنيمة والفيء خاصة بالمهاجرين وليس للأعراب منها شيء إلا
   إذا جاهدوا
  - ٧ \_ الا يجوز إعطاء ذمة الله أو ذمة نبيه أحداً .
    - ٨ تحريم نقض العهد .
- ٩ ليس كل مجتهد مصيب وإنها المصيب واحد وهو الموافق لحكم الله
   في نفس الأمر .

## مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على وجوب حفظ ذمة الله وذمة نبيه عن النقض.

## مناسبة الحديث للتوحيد :

حيث دل الحديث على وجوب حفظ ذمة الله وذمة رسوله عن النقض لأن نقض ذمة الله استخفاف به وذلك مناف للتوحيد .

## ملاحظـــة:

تجب الهجرة على من أسلم دون أهل بلده وقدر على الهجرة ولم يقدر على إظهار دينه في بلده وتستحب لمن عدا ذلك .

#### المناقشىية :

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : سرية ، تقوى الله ، ولا تغلوا ، ولا تغدوا ، ولا تقتلوا وليداً ، إلى ثلاث خصال ، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين
  - ب\_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

# باب ما جاء في الإقسام على الله

عن جَدب بن عبد الله رضي الله عنه قال: قال رسول الله على : «قال رجل : والله لا يغفر الله لفلان ، فقال الله عز وجل : من ذا الذي يَتألَّى على أن لا أغفر لفلان ؟ إني قد غفرت له وأحْبَطتُ عملك » رواه مسلم (١) ، وفي حديث أبي هريرة : أنَّ القائل رجلٌ عابدٌ . قال أبو هريرة : تكلَّم بكلمة أوْ بَقَتْ دُنياه وآخِرته »

شـــرح الكلمات:

من ذا الذي : استفهام والمراد به هنا الإنكار والوعيد . يتألى علي : أي يحلف على .

أحبطت عملك: أي أبطلت عملك.

أو بقت دنياه وآخرته : أبطلت دنياه وآخرته وخسرهما

## الشـــرح الإحمالي:

يخبرنا النبي على أن رجلين أحدهما صالح والآخر فاسق وأن الصالح أعجب بعمله واحتقر الفاسق فأقسم بأن الله لن يغفر للفاسق ، فغضب الله عز وجل وأنكر عليه هذا اليمين الذي به ينحجر فضله ورحمته فأبطل أعال الصالح وغفر للفاسق ، وهكذا بسبب كلمة ، سبقت الشقاوة للصالح فضاع عمله وسبقت السعادة للفاسق فغفر له .

(١) رواه مسلم ( ٢٦٢١) في البر والصلة . باب النهي عن تقنيط الإنسان من رحمة الله تعالى .

## الفوائسيد:

- ١ \_ تحريم الحلف على الله .
- ٢ ـ تحريم التألى على الله .
- ٣ \_ إثبات صفة القول اله على وجه يليق بجلاله .
  - ٤ \_ وجوب التأدب مع الله في الأقوال والأحوال .
    - ٥ \_ بيان سعة فضل الله ورحمته .
      - ٦ \_ الأعمال بالخواتيم .
    - ٧ \_ قد يُغفر للشخص بسبب غيره .
    - ٨ = قد يحبط العمل من أجل كلمة .
      - ٩ \_ تحريم تحجر فضل الله ورحمته .

#### مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم الاقسام على الله .

## مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم الاقسام على الله لأن في ذلك هضم لحقوق الربوبية والإلهية وذلك مناف للتوحيد .

#### ملاحظـــة:

والجمع بين حديث الباب وبين قوله ﷺ: «إن من عباد الله من لو أقسم على الله لأبوه » أن الاقسام على الله حرام أو مبطل للأعمال إذا كان على جهة الحجر على الله والادلال عليه ، أما إذا كان على جهة حسن الظن بالله فإنه يجوز.

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: من ذا الذي ، يتألى علي ، أحبطت عملك .

ب - اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

د ـ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

# باب لا يُستَشفعُ بالله على خَلْقِه

عن جُبير بن مُطْعم قال : جاء أعرابي إلى النبي على فقال : «يا رسول الله نُهِكَ الأنفُس وجاع العيالُ وهلكت الأموال ، فاستسق لنا ربَّك فإنا نستشفع بالله عليك ، وبك على الله . فقال النبي على الله . سبحان الله » فها زال يُسبِّح حتى عُرف ذلك في وجوه أصحابه ، ثم قال النبي على : « ويحك أتدري ما الله ؟ إن شأن الله أعظم من ذلك ، إنه لا يُستشفع بالله على أحدٍ مِنْ خَلْقِهِ » وذكر الحديث رواه أبو داود (۱) .

# ش\_\_\_رح الكلمات:

أعرابي: نسبة إلى الأعراب وهم الذين يسكنون البادية .

نهكت الأنفس: أي ضعفت الأبدان.

فاستسق لنا ربك : أي فاطلب لنا من السقيا وهو المطر.

فإنا نستشفع بالله عليك : أي أن الأعرابي يريد بجهله أن يجعل الله شفيعاً إلى رسوله .

وبك على الله : أي وبك نستشفع إلى الله عز وجل .

سبحان الله . سبحان الله : أي الله أعظم وأجل من أن يتخذ شفيعاً إلى أحد لأن الكل ملكه وتحت تصرفه المطلق .

ويحك : ويحك كلمة تقال عند الرجر .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٧٢٦) في السنة . باب في الجهمية وإسناده ضعيف . ضعّفه الألباني وغيره .

#### الشـــرح الإحمالي:

يغبرنا جبير بن مطعم رضي الله عنه أن رجلاً من الأعراب شكى إلى رسول الله عنه أن رجلاً من رسول الله أن يرفع ما بهم من كرب وضيق بإنزال الغيث غير أن الأعرابي عفا الله عنه أساء الأدب مع الله ومع رسوله فاستشفع بالله على رسوله وبالرسول على الله فغضب رسول الله على غضباً شديداً وأنكر على الأعرابي استشفاعه بالله على مخلوق وغضب لغضبه أصحابه وسبح الله كثيراً ونزهه وزجر الأعرابي وأخبره أن الله أجل وأعظم من أن يستشفع به على أحد لأن الكل ملكه وتحت تصرفه المطلق لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون .

#### الفوائدي:

- ١ \_ جواز طلب الدعاء من الأحياء .
- ٢ ـ تحريم طلب السقيا من غير الله .
  - ٣ \_ مشروعية الدعاء وإثبات نفعه .
    - ٤ \_ بيان مضار الجهل .
    - ٥ \_ وجوب إنكار المنكر .
- ٦ \_ وجوب تنزيه الله عما لا يليق بجلاله .
- ٧ تحريم الاستشفاع بالله على أحد من خلقه
  - مناسبة الحديث للساب:

حيث دل الحديث على تحريم الاستشفاع بالله على أحد من خلقه

مناسبة الحديث للتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم الاستشفاع بالله على أحد من خلقه

لأن الاستشفاع به تنقص لجلاله وعظمته وحط من مكانته وذلك مناف للتوحيد .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية: أعرابي، نهكت الأنفس، فاستسق لنا ربك فإنا نستشفع بالله عليك، وبك على الله، سبحان الله، وكك

ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسُدِّه طُرق الشرك

عن عبد الله بن الشَّخِير رضي الله عنه قال: انطلقتُ في وفد بني عامر إلى رسول الله ﷺ فقلنا: أنتَ سيِّدُنا. فقال: «السيِّدُ الله تبارك وتعالى» قلنا: وأفضلنا وأعظمُنا طَوْلاً، فقال: قولوا بقولكم أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان» رواه أبو داود بسند جيد (١).

## شــــرح الكلمات:

وفد : الوفد جمع وافد كركب وراكب وهم الذين يخرجون إلى ملك أو أمر هام .

سيدنا : السيد هو المقدم في قومه .

السيد الله: أي أن السؤدد الحقيقي الكامل كله لله.

وأعظمنا طَولاً : أي أكثرنا إنعاماً وتفضلاً .

قولوا بقولكم: أي قولوا بقول أهل دينكم وملتكم وادعوني نياً رسولاً.

أو بعض قولكم: أي دعوا بعض قولكم واتركوه . وكلاء . ولا يستجرينكم الشيطان: أي لا يتخذكم رسلاً له ووكلاء .

(١) رواه أبو داود رقم (٤٨٠٦) في الأدب . باب في كراهية التهادح .

وأجمد في المسند (٤/ ٢٥) .

وقال الحافظ في الفتح (٥/ ١٧٩) رجاله ثقات .

وقد صححه غير واحد

#### الشرح الإجمالي:

يخبرنا الراوي رضي الله عنه أن بعض الصحابة أرادوا إظهار حبهم وإكرامهم لرسول الله على فمدحوه في حضرته بها هو أهله لكن الرسول الله الذي بعثه الله لإصلاح سرائرهم وتنقية عقائدهم من الشرك نهاهم عن ذلك حتى لا يقعوا في الغلو فيجرهم الشيطان إلى ظلهات الشرك وقد خرجوا منها ثم أذن لهم رسول الله على بأن يقولوا من المدح ما يبيحه دينهم ، لكنهم لا يرفعونه فوق منزلته التي أنزله الله فيها .

#### الفوائــــــد :

- ١ \_ عظم قدر النبي عَيْق في نفوس أصحابه واحترامهم له .
  - ٢ \_ جواز إطلاق لفظ السيد على الله .
    - ٣ ـ الغلو مطيّة الشيطان .

#### مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم الغلو في النبي على وغيره لأن ذلك طريق موصل إلى الشرك .

#### م\_لاحظ\_\_\_ة:

الجمع بين قوله السيد الله وبين قوله أنا سيد ولد آدم أن يقال يجوز إطلاق السيد على غير الله لكن قصره على الله أفضل وأكمل أدباً مع الله .

#### المناقشية:

أ \_ اشرح الكلمات الآتية : وفد ، سيدنا ، السيد الله ، وأعظمنا طولاً ، قولوا بقولكم .

ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

د ـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

وعن أنس رضي الله عنه أنَّ ناساً قالوا: يا رسول الله ، يا خَيْرنا وابنَ خيرنا ، وسيِّدنا وابن سيِّدنا فقال: «يا أَيُّها الناس قولوا بقولكم. ولا يستهوينكم الشيطان ، أنا محمد عبد الله ورسوله ، ما أُحِبُّ أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل » رواه النسائي بسند جيد (١).

الشـــــرح الإحمالي :

شرح هذا الحديث مندرج تحت شرح الحديث الذي قبله فليرجع إليه .

الفوائسيد:

١ ـ عظم احترام الصحابة للنبي عَلَيْهُ .

٢ ـ تحريم الغلو وبيان أنه من عمل الشيطان .

٣ ـ بيان منزلة الرسول ﷺ وهي وصفه بالعبودية والرسالة.

٤ - تحريم رفع النبي ﷺ فوق منزلته .

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في السس الكبرى (٦/ ٧٠) وفي عمل اليوم والليلة (٢٥٠) .

وأحمد في المسند (٣/ ٣٥١) وإسناده صحيح ، وصححه الأرناؤوط وغيره .

# مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على تحريم رفع النبي ﷺ فوق منزلته لأن ذلك غلو يؤدي إلى الشرك .

# المناقشــة:

أ \_ أشرح الحديث شرحاً إجمالياً .

ب \_ استخرج أربع فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

جـ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

\* \* \*

# باب ما جاء في قول الله تعالى

# ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ الآية

وقول الله تعالى : ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعَاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَالسَّمُوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾(١)

## شـــرح الكلمات:

وما قدروا الله حق قدره: أي لم يعظموا الله حق تعظيمه حيث عبدوا معه غيره وساووا المخلوق الناقص بالرب الكامل العظيم .

قبضته: القبضة في اللغة هي ما قبضت عليه بجميع كفك وجميع الأرض يوم القيامة مقبوضة للرحمن وخص يوم القيامة بالذكر وإن كانت قدرته شاملة لأن الدعاوي تنقطع فيه.

# الشـــرح الإجسالي:

يخبرنا الله سبحانه وتعالى أن المشركين لم يعظموا الله حق تعظيمه حيث عبدوا معه غيره وهو المالك لكل شيء والقادر على كل شيء ومن قدرته أن الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون .

- الفوائسسد:
- ١ ـ لم يُعظّم الله حق تعظيمه من عبد معه غيره .
   ٢ ـ وجوب تعظيم الله وتنزيهه عما لا يليق بجلاله .
  - (١) سورة الزمر: آية ٦٧ .

# مناسبة الآية للباب وللتوحيد :

حيث دلت الآية على وجوب تعظيم الله حق تعظيمه وتعظيمُه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك.

#### المناقشية:

أ ـ اشرح الكلمات الآتية : وما قدروا الله حق قدره . قبضته .
 ب ـ اشرح الآية شرحاً إجمالياً .

جــ استخرج فائدتين من الآية مع ذكر المأخذ .

د - وضح مناسبة الآية للباب وللتوحيد .

垛 垛 米

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال : جاء حَبُرٌ من الأحبار إلى رسول الله عنه أن الله يجعل السمواتِ على إصبع ، والأرضين على إصبع ، والشجر على إصبع ، والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع فيقول : أنا الملك . فضَحِك النبي على حتى بدَتْ نواجِذُه تصديقاً لقول الحَبْر ثم قرأ ﴿ وما قدروا الله حق قدره . والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ﴾ وفي رواية لمسلم والجبال والشجر على إصبع ثم مَهُزُّهُنَّ فيقول : أنا الملك أنا الله » وفي رواية للبخاري يجعل السمواتِ على إصبع والماء والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع والماء والكمات :

الأحبار: جمع حبر وهم علماء اليهود.

الثرى : الثرى هو كل شيء مبتل .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (الفتح ٨/ ٤٨١١) في التفسير . باب قوله تعالى ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ . ومسلم (٢٧٨٦) في صفات المنافقين . صفة القيامة والجنة والنار .

#### الشـــرح الإجبالي:

يخبرنا ابن مسعود رضي الله عنه أن رجلاً من اليهود جاء إلى النبي على وذكر له أنهم يجدون في كتبهم أن الله يوم القيامة يجعل السموات على إصبع والأرضين على إصبع والشجر على إصبع والثرى على إصبع وفي رواية والماء على إصبع وسائر المخلوقات على إصبع وأنه يظهر شيئاً من قدرته وعظمته عز وجل فيهزهن ويعلن ملكه الحقيقي وكمال تصرفه المطلق وألوهيته الحقة

#### 

- ١ \_ اتفاق اليهودية والإسلام في إثبات الأصابع لله على وجه يليق بجلاله.
  - ٢ \_ بيان عظمة الله تعالى وقدرته ِ.
  - ٣ \_ الضحك لسبب لا ينافي الأدب .
  - ٤ \_ وجوب قبول الحق مها كان مصدره .
- ٥ \_ إثبات اسمين من أسهاء الله وهما: الملك . والله . ويتضمنان صفتين هما الملك والألوهية .
  - ٦ \_ إثبات صفة القول لله .
  - مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب تعظيم الله وتعظيمه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك .

- المنساقشىك :
- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : حبر ، الثرى . ب ـ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
- جــ استحرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً : يَطُوي الله السمواتِ يوم القيامة ، ثُمَّ يأخذهن بيده اليُمنى ، ثم يقول : أنا الملك . أين الجبَّارون ؟ أين المتكبرون ؟ ثم يَطُوي الأرضين السَّبع ثم يأخذهن بِشِماله ثم يقول : أنا الملك . أين الجبَّارون ؟ أين المتكبرون ؟ (٢).

# شـــرح الكلمات:

الملك: أي صاحب التصرف المطلق.

الجبارون : جمع جبار ويوصف بهذا الوصف كل مَنْ كثُر ظلمه وعدوانه .

المتكبرون: المتكبرون جمع متكبر وهو المتكبر على الحق يرده وعلى الخلق باحتقارهم.

### الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن عمر رضي الله عنها أن النبي على أخبرهم بأن الله عز وجل سوف يطوي السموات السبع يوم القيامة ويأخذهن بيده اليمنى ويطوي الأرضين السبع ويأخذهن بيده الشال وأنه كلما طوى واحدة منهن نادى أولئك الجبارين والمتكبرين مستصغراً شأنهم معلناً أنه هو صاحب الملك الحقيقي الكامل الذي لا يضعف ولا يزول وأن كل من سواه من ملك ومملوك وعادل وجائر زائل وذليل بين يديه عز وجل لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون.

<sup>(</sup>۱) قال البيهقي: تفرد بذكر الشهال فيه عمر بن حمزة، وقد رواه عن ابن عمر أيضاً نافع وعبيد الله بن مقسم بدونها، وقد ثبت عند مسلم من حديث عبد الله بن عمرو ورفعه «المقسطون يوم القيامة على منابر من نور عن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين وانظر فتح الباري (١٣/ ٣٩٦). (٢) رواه مسلم ( ٢٧٨ ) في صفات المنافقين ، كتاب صفة القيامة والجنة والنار.

#### 

- ١ \_ إثبات أن لله يدين حقيقيتين يمين وشمال .
- ٢ \_ إثبات صفة القول لله على وجه يليق بجلاله .
  - ٣ \_ إثبات اسم الملك لله متضمناً صفة الملك .
    - ٤ \_ إثبات أن الأرضيل سبع .
      - ٥ \_ تحريم التجبر والتكبر .
    - ٦ \_ بيان عصمة الله عز وجل .
    - مناسبة الحديث للساب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب تعظيم الله عز وجل وتعظيمه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك .

#### المناقشـــة :

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : الملك . الجبارون . المتكبرون
  - ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً . ج\_ استخرج ثلاث فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
  - د\_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد
- \* \* \* \* وروي عن ابن عباس قال: ما السموات السبع والأرضون السبع
  - وروي عن ابن عباس قال . ما السمو في كفِّ الرحمن إلا كخرْدَلَةٍ في يد أحدِكم .

# الشـــرح الإجمالي:

يخبرنا ابن عباس رضي الله عنها في هذا الأثر أن نسبة السموات السبع والأرضين السبع مع عظمهن إلى كف الرحمن كنسبة الخردلة

الصغيرة إلى كف أحدنا وذلك تشبيه للنسبة بالنسبة وليس تشبيهاً للكف بالكف لأن الله لا يشبه صفاته شيء كما لا يشبه ذاته شيء .

#### الفوائسيد:

١ \_ أن الأرضين سبع .

٢ ـ أن ابن عباس يثبت الكف لله عز وجل على الوجه اللائق به سبحانه.
 ١١٠ اقد قرير أن القرير المنافع الله عن المنافع الله القرير المنافع المنافع

أ \_ اشرح الأثر شرحاً إجمالياً .

ب ـ استخرج فائدتين منه .

\* \* \*

وقال ابن جرير: حدثني يونُسُ ، أحبرنا ابنُ وهبٍ قال: قال ابن زيدٍ حَدَّثني أبي قال: قال رسول الله على : ما السمواتُ السَّبعُ في الكُرْسِيِّ إلا كدراهِم سبعةٍ أُلقِيتْ في تُرْسٍ<sup>(۱)</sup>. وقال أبو ذرِّ رضي الله عنه سمعتُ رسول الله على يقول: ما الكرسيُّ في العرْشِ إلا كحَلْقةٍ مِنْ حديدٍ أُلقيتْ بينَ ظَهْرِيْ فَلاةٍ منَ الأرض<sup>(۱)</sup>.

## الشــرح الإجمالي للحديثين:

يخبرنا النبي على في كل من رواية ابن زيد ورواية أبي ذر أن الله كرسياً وعرشاً وأن كلاً منها عظيم لكن العرش أعظم من الكرسي وذلك أن نسبة

<sup>(</sup>١) ثبت في المرفوع عن أبي ذر الغفاري رضي الله عنه عند ابن جرير وغيره بلفظ ٥ ما السموات السبع في الكرسي إلا كحلقة ملقاة بأرض فلاة » .

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة في العرش (٥٨) والذهبي في العلو (١٥٠) وصححه الألباني .

السموات السبع إلى الكرسي كنسبة سبعة دراهم إلى ترس ونسبة الكرسي إلى العرش كنسبة حلقة إلى فلاة وقد ورد حديث آخر ذكر فيه الكرسي والعرش معاً وقد وردعن ابن عباس أن الكرسي موضع قدمي الرحمن وأن العرش لا يقدر قدره إلا الله تبارك وتعالى .

#### لفوائــــد:

١ - إثبات الكرسي والعرش لله عز وجل وأن كلاً منها جسم مخلوق
 ٢ - ضرب الأمثال في التعليم من أساليب الشريعة الإسلامية

٣ \_ بيان عظمة الله سبحانه وتعالى \_

#### مناسبة الحديثين للباب وللتوحيد:

حين دل كل من الحديثين على وجوب تعظيم الله وتعظيمه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك .

#### المناقشـــة:

أ ـ اشرح الحديثين شرحاً إحمالياً .

ب - استخرج ثلاث فوائد من الحديثين مع ذكر المأخذ

جـ وضح مناسبة الحديثين للباب وللتوحيد

#### \* \* \*

وعن ابن مسعود قال «بين السهاءِ الدّنيا والتي تليها خُمسهائةِ عام وبين كل سهاءٍ وسهاء خُمسُهائة عام وبين السهاءِ السَّابعة والكرسيّ خسمائة عام وبين الكرسي والماء خسمائة عام ، والعرشُ فوق الماء ، والله فوق العرش ، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم » أخرجه ابن مهديّ عن حماد بن سلمة عن عاصم عن زرعن عبد الله . ورواه بنحوه المسعوديّ عن عاصم عن أبي وائل عن عبد الله قاله الحافظ الذهبيّ رحمه الله تعالى (١) . قال : وله طُرُقٌ .

#### الفُسوائــــد

- ١ ـ ذِكْر المسافة بين كل سماء وسماء وبين السماء السابعة والكرسي وبين
   الكرسي والماء وأن مقدارها خمسمائة عام.
  - ٢ ـ إثبات كل من الكرسي والعرش والماء الذي فوقه العرش .
    - ٣ \_ إثبات صفة العلو لله بجميع أنواعه لله عز وجل.
      - ٤ \_ بيان عظمة الله عز وجل .

#### مناسبة الحديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب تعظيم الله وتعظيمه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك

#### المناقشية:

أ \_ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .

ب \_ وضح مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .

#### \* \* \*

وعن العباس بن عبد المُطَّلب رضي الله عنه قال : قال رسول الله عنه المعباس بن عبد المُطَّلب رضي الله عنه قال : هل تدرون كم بين السماء والأرض ؟ قلنا الله ورسوله أعلم ،قال : بينهما مسيرةُ خَسمائة سَنةٍ ، ومِن كلِّ سماءٍ إلى سماء مسيرةُ

<sup>(</sup>١) رواه ابن خزيمة في التوحيد (ص ١٠٥ ، ١٠٦ ) والذهبي في العلو ( ٦٤ ) والبيهقي في الأسهاء والصفات ( ص ٢٠١ ) وصححه ابن القيم في اجتماع الجيوش الإسلامية ص ( ١٠٠ ) .

خسائة سنة ، وكِتْفُ كلِّ ساءٍ مَسِيرةٌ خَسائة سنة ، وبين الساءِ الساءِ الساءِ الساءِ والأرض، السابعة والعرش بحرٌ ، بين أسفله وأعلاه كما بين الساءِ والأرض، والله تعالى فوق ذلك ، وليس يَخْفَى عليه شيءٌ مِنْ أعال بني آدم » أحرجه أبو داود وغره (١)

## شرح الكلمات:

مسيرة خمسائة سنة : أي بسير الإبل القاصدة لأن سير الإبل هو المقياس عند العرب غالباً .

# الشـــرح الإِجمالي:

يخبرنا رسول الله على أن المسافة بين كل سماء وسماء وبين السماء الدنيا والأرض وبين السماء السابعة والعرش خمسائة عام وأن سمك كل سماء تلك المسافة وأن الله عز وجل فوق عرشه لا يخفى عليه من خلقه شيء .

#### الفوائسد:

١ ـ إثبات المسافة المذكورة في الحديث .

٢ ـ أن السموات منفصل بعضها عن بعض .

٣ \_ إثبات أن السموات أجرام لها سمك :

٤ ـ بيان مكان الماء .

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٤٧٢٣) ، (٤٧٢٤) ، (٤٧٢٥) في السنة باب في الجهمية ، والترمذي برقم (٣٢١٧) في التفسير وابن ماجة في المقدمة (١٩٣) وضعفه الذهبي في العلو (ص ٤٩، ٥٠) والألباني في تخريج السنة لابن أبي عاصم (٥٧٧)

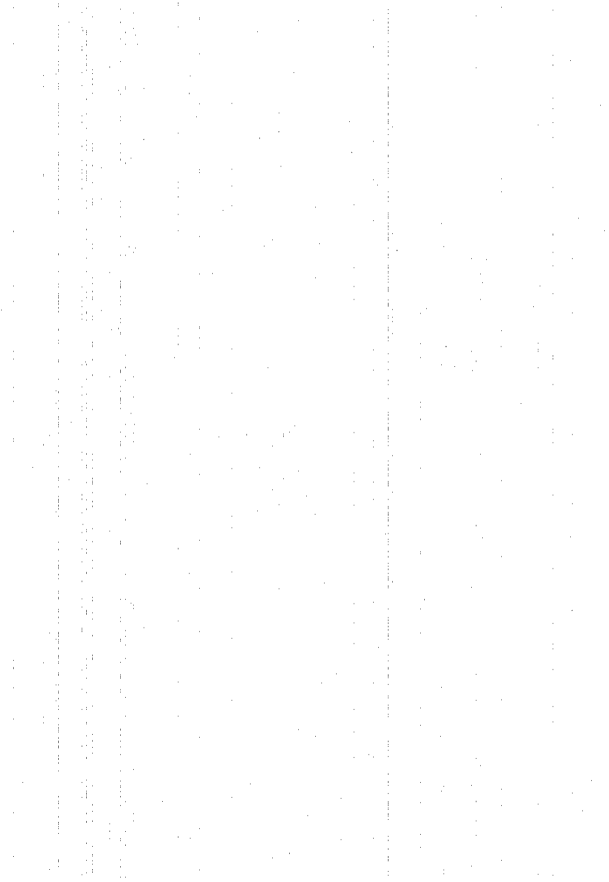
- ٥ \_ إثبات مكان الماء .
- ٦ \_ إثبات صفة العلو لله سبحانه وتعالى .
  - ٧ \_ إحاطة علم الله بكل شيء .

#### مناسبة الجديث للباب وللتوحيد:

حيث دل الحديث على وجوب تعظيم الله وتعظيمه هو توحيده وتنزيهه عن الشرك .

#### المناقشية:

- أ \_ اشرح الكلمات الآتية : مسيرة خمسمائة سنة . كثف كل سماء .
   ب \_ اشرح الحديث شرحاً إجمالياً .
  - جــ استخرج خمس فوائد من الحديث مع ذكر المأخذ .
    - د \_ وضع مناسبة الحديث للباب وللتوحيد .
      - \* \* \*

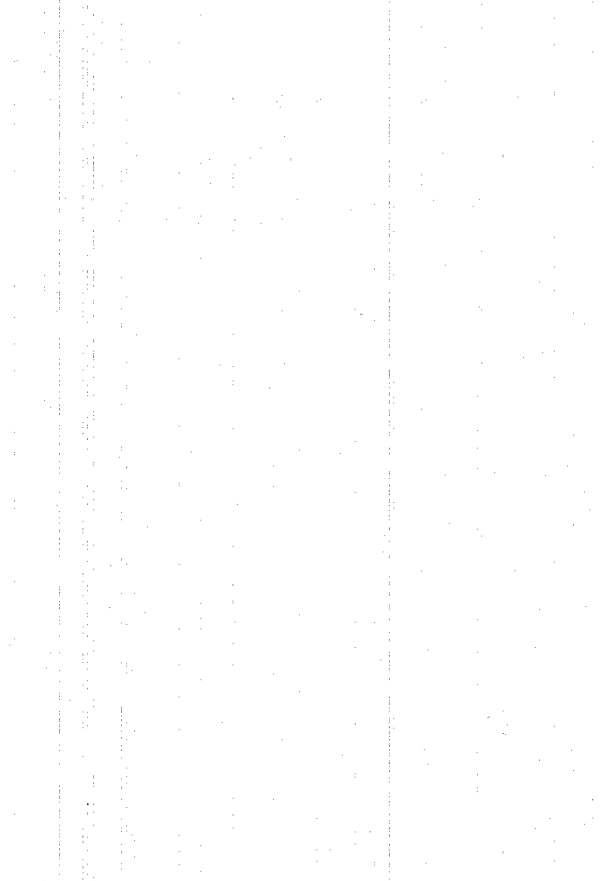


# المصّادِر وَالمّـــَرَاجع

- ا \_ إبطال التنديد في اختصار شرح كتاب التوحيد للشيخ سعد بن عتيق .
- ٢ الترغيب والترهيب للحافظ المنذري. دار الكتب العلمية.
- تفسير المراغي للشيخ مصطفى المراغي. ط مصطفى البابي
   الحلبى. القاهرة.
- ٤ تفسير الكريم المنان. عبد الرحمن بن ناصر بن سعدي. طبع
   مطبعة الرياض.
- ٥ تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد. لسليمان بن عبد
   الله. المكتب الإسلامي بيروت.
- ٦ جامع الأصول في أحاديث الرسول لابن الأثير. دار البيان.
   بيروت.
- ٧ حاشية كتاب التوحيد. عبد الرحمن بن محمد بن قاسم. مؤسسة قرطبة. القاهرة .
- ٨ سنن ابن ماجه لمحمد بن يزيد القزويني، تحقيق محمد فؤاد عبد
   الباقي، ط. دار الفكر، ببروت.
- ٩ سنن أبي داود لسليان بن الأشعث السجستاني، تحقيق محمد

- محيى الدين عبد الحميد، ط. دار الفكر، بيروت.
- ۱۰ سنن الترمذي لمحمد بن عيسى الترمذي، تحقيق عبد الرحمن عمد عثمان، ط. دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة .
- ١١ سنن النسائي بشرح الحافظ جلال الدين السيوطي، ط. دار
   الفكر، بيروت
- ١٢ شرح السنّة لحسين بن مسعود الفراء البغوي، تحقيق زهير الشاويش وشعيب الأرناؤوط، ط. المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية.
- ۱۳ صحيح البخاري لمحمد بن إسماعيل البخاري، ط. دار إحياء التراث العرب، بيروت .
- ١٤ صحيح الترغيب والترهيب. محمد ناصر الألباني. المكتب
   الإسلامي. بيروت
- ١٥ ـ صحيح الحامع الصغير وزياداته لمحمد ناصر الدين الألباني،
   المكتب الإسلامي
- 17 صحيح مسلم لمسلم بن الحجاج، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، ط. دار إحياء التراث العرب، بروت.
- ۱۷ ـ علماء نجد خلال ستة قرون. عبد الله بن عبد الرحمن بسام . طبع مكتبة النهضة الحديثة . مكة المكرمة .
- 10 فتح القدير الجامع بين فنيّ الرواية والدراية في علم التفسير. محمد ابن على الشوكان. ط. دار الحديث بالقاهرة
- ١٩ ـ قرة عيون الموحدين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين. عبد الرحمن
   ابن حسن آل الشيخ. دار البيان. بيروت.
  - ٢٠ ـ كتاب السنة لابن أبي عاصم. المكتب الإسلامي. بيروت

- ۲۱ \_ لسان العرب لجمال الدين محمد بن منظور، ط. دار صادر، مروت .
- ٢٢ \_ المستدرك لمحمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، ط. دار الباز للنشر، مكة المكرّمة .
  - ٢٣ \_ مسند أحمد بن حنبل، المطبعة الميمنية بمصر.



# فهريش للموضوعات

| ىحة | الموضوع الصف                                               |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ٥   | مقدمة                                                      |
| ٧   | ترجمة المؤلف                                               |
| ١١  | ترجمة الشارح                                               |
| ۱۳  | تقريظتسليمانيان                                            |
| 10  | مقدمة الشارح                                               |
|     | كتاب التسوحيد وقسول الله تعالى: وما خلقت الجن والإنس       |
| ١٧  | إلا ليعبدون                                                |
| ٣٤. | باب فضل التوحيد وما يكفر من الذنوب                         |
| ٥ع  | باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب                     |
| ٤ ٥ | باب الخوف من الشرك                                         |
| ۲۲  | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                    |
| 77  | ملاحظتان حول حديث ابن عباس لما بعث الرسول معاذاً إلى اليمن |
|     | موقف الإمام نحو الكفار إن كانوا أهل كتاب يخيرهم بواحد من   |
| ٧٠  | أمور ثلاثة                                                 |
| ٧V  | باب تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله                |
| ٧٩  | المطلوب من الكافر والكتابي                                 |
| ۸۰  | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه |

| ملاحظات حول حديث عمران أن أن الرسول رأى رجلا في يده            |
|----------------------------------------------------------------|
| حلقة من صفر                                                    |
| باب ما جاء في الرقى والتمائم                                   |
| الخلاف في التمائم                                              |
| باب من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما                               |
| حقيقة اللات                                                    |
| ملاحظة حول التبرك بالصالحين هذا الزمان                         |
| باب ما جاء في الذبح لغير الله                                  |
| إنكار حديث روي عن علي في النحر المقصود في سورة الكوثر ٦٠١٠     |
| إن وفيق بين قول م تعالى «إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان»     |
|                                                                |
| وحدیث الذباب الله الله الله الله الله الله الله ا              |
|                                                                |
| مسجد الضرار وحقيقته                                            |
| ملاحظات حول النذر الذي يجب الوفاء به والنذر الذي لا يملك       |
| ابن ادم                                                        |
| باب من الشرك النذر لغير الله                                   |
| باب من الشرك الاستعادة بغير الله                               |
| على من يعود الضمير في قوله تعالى «فزادوهم رهقا»                |
| باب الاستغاثة بغير الله ودعاء غيره                             |
| كفر المعبودين بعابديهم هل هو بلسان الحال أم بلسان المقال السعب |
| ملاحظة حول الاستغاثة بالمخلوق                                  |
| السر في التعب ير بضم ير العاقل في قول ه تعالى « أيشركون ما     |
| لا يخلق»                                                       |

| 1 80                                   | الجمع بين أحاديث في الشفاعة                    |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|
| 1 <b>{ V</b>                           | باب قول الله تعالى «حتى إذا فزع عن قلوبهم»     |
| 108                                    | باب الشفاعة                                    |
| 10V                                    | أنواع الشفاعة                                  |
| 171                                    | أعظم آية في القرآن                             |
| 170                                    | شروط قبول الشفاعة                              |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | باب قول الله تعالى «إنك لا تهدي من أحببت»      |
| ت» وقوله: «و إنك                       | الجمع بين قوله تعالى «إنك لا تهدي من أحبب      |
| \7X                                    | لتهدي إلى صراط مستقيم»                         |
| ـم دينهم هو الغلو                      | باب ما جاء أن سبب كفـر بني آدم وتــركــهـ      |
| 1VY                                    | في الصالحين                                    |
| رجل صالح ١٨٣                           | باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر    |
| 197                                    | فكيف إذا عبده                                  |
| 194                                    | أحكام القبور الأربعة                           |
| تعبد من دون الله ١٩٤                   | باب ما جاء أن الغلو في الصالحين يصيرها أوثاناً |
| على القبـور وزيارة                     | ملاحظتان حول اتخاذ المساجد والسرج              |
| ۱۹۸                                    | القبور بعد النهي عنها                          |
| لتوحيد وسده كل                         | باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب ا           |
| Y. • •                                 | طريق يوصل إلى الشرك                            |
| ۲ <b>۰۳</b>                            | العلة في نهيه ﷺ من اعتياد قبره                 |
| r·o                                    | شد الرحال لزيارة قبر الرسول ﷺ                  |
| r•v                                    | ياب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان       |

| بوا نصيباً من الكتاب                                      | سبب نزول قولـه تعـالى «ألم تر إلى الذين أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>*</b> • <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | يؤمنون بالجبت والطاغوت»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Y1</b> • (1)                                           | مسخ الله بعض اليهود قردة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| * <b>* * * * * * * * * * * * * * * * * * </b>             | باب ما جاء في السحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>47.</b>                                                | السحر وحقيقته وحكم تعلمه وتعليمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                    | تحريم الرباء شاملاً لجميع صوره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     | قذف المحصنة غير المسلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 779                                                       | باب بيان شيء من أنواع السحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| هل يعد سحراً ٢٣٢                                          | استكشاف المجهول بالأسباب المادية المشاهدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 740                                                       | فروق بين النميمة والسحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     | باب ما جاء في الكهان وغيرهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| اً هل يعيد الصلاة                                         | من صدق عرافاً لم تقبل له صلاة أربعين يوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 777                                                       | لتقبل المستعمل المستع |
| 780                                                       | باب ما جاء في النشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                           | تتمة من كلام البغوي عن العراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Y & A                                                     | تتمة من كلام ابن القيم عن النشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ~ <b>∀o •</b>                                             | باب ما جاء في التطير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| لا عدوى ولا طيرة ٢٥٥                                      | الجمع بين حديثي: فر من المجذوم _ وحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                           | إدراج من كلام ابن مسعود وليس من كلام النب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Y7 &                                                      | باب ما جاء في التنجيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Y70                                                       | أقسام التنجيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                           | باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>YV)</b>                                                | هل يجوز ذكر الشخص بلقبه الذي يكرهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|              | أقسام المحبة                                                |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
| <b>T V V</b> | باب قول الله تعالى «ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً»  |
| ۲۸۲          | باب قول الله تعالى «إنها ذلكم الشيطان يخوف أولياءه»         |
| YAY          | للخوف أقسام أربعة                                           |
| (            | شكر الإنسان على أنه سبب وشكره على أنه المنعم حقيقة والفرق   |
| 797          | بينها                                                       |
| 447          |                                                             |
| ۲٠٦          | باب قول الله تعالى «أفأمنوا مكر الله»                       |
| ۲۱.          | ملاحظة حول مسيرة العبد إلى الله بين الخوف والرجاء           |
| ۲۱۱          | باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                   |
| ۲۱٤          | ملاحظة في تعريف الصبر وبيان أقسامه                          |
| ۳۱۸          | ملاحظة حول البكاء على الميت                                 |
| ٣٢٣          | باب ما جاء في الرياء                                        |
| 478          | فائدة في تعريف الرياء والفرق بينه وبين السمعة               |
| ۲۲٦          | ملاحظة حول العمل إذا خالطه الرياء                           |
| ٣٢٨          | باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                     |
| 449          | طلب الدنيا بعمل الآخرة ثلاثة أقسام                          |
| ٣٣٣          | باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله وعكسه     |
|              | باب قول الله تعالى «ألم تر إلى الـذين يزعمون أنهم آمنوا بها |
| ٣٣٩          | أنزل إليك» الآيات                                           |
| <b>40 t</b>  | باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات                         |
| ۸۵۲          | باب قول الله تعالى «يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها»           |
| ۳٦٣          | باب قول الله تعالى «فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون»    |

| Q              | الجمع بين قولي الرسول «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك     |
|----------------|-------------------------------------------------------------|
| 441            | وقوله «أفلح وأبيه إن صدق»                                   |
| 24.            | باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                        |
| 277            | باب قول ما شاء الله وشئت                                    |
| 47.5           | هل يقال ما شاء الله وحده أم ما شاء الله ثم شئت وأيهما أفضل  |
| 779            | باب من سب الدهر فقد آذی الله                                |
| ۲۸۳            | باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه                               |
| 440            | باب احترام أسهاء الله الحسنى وتغيير الاسم لأجل ذلك          |
| <b>Y A A</b>   | باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول            |
| 797            |                                                             |
|                | باب قول الله تعالى « ولئن أذقناه رحمة بعد ضراء مسته» الآية  |
| 799            | باب قول الله تعالى «فلما أتاهما صالحاً جعلا له شركاء» الآية |
| ٤٠٤            | باب قول الله تعالى «ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها» الآية   |
| 2 0            | ملاحظات حول مراتب أسماء الله والإلحاد فيها. إلخ             |
| £ + A          | باب لا يقال السلام على الله                                 |
| ٤١٠            | باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت                               |
| 113            | باب لا يقول: عبدي وأمتي                                     |
|                | ملاحظتان حول إطلاق كلمة رب على المخلوق وتسمية               |
| ٤١٣.           | المالك مولى                                                 |
| 210            | باب لا يرد من سأل بالله                                     |
| ٤١٨            | باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                             |
| ٤٢٠            | باب ما جاء في اللو                                          |
| 277            | باب النهي عن سب الريح                                       |
| ξ <b>Υ</b> Λ . | باب قول الله تعالى «يظنون بالله غير الحق ظن الحاهلية»       |

| 244   | باب ما جاء في منكري القدر                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------|
|       | ملاحظتان حول مراتب القدر الأربع ومنع نسبة الشر إلى           |
| ٤٣٤   | الله تعالى                                                   |
| ٤٣٧   | أيها خلق أولاً القلم أم العرش ودليل لكل قول                  |
| ٤٤٠   | باب ما جاء في المصورين                                       |
| 2 2 3 | متى يكون المصور أشد الناس عذاباً يوم القيامة                 |
| ٤٤٨   | التصوير المحرم                                               |
| ٤٤٩   | باب ما جاء في كثرة الحلف                                     |
|       | الجمع بين قولي الرسول «ويشهدون ولا يستشهدون» وقوله           |
| ٤٥٧   | «خير الشهود الذي يأتي بالشهادة قبل أن يسألها»                |
| ٤٦٠   | باب ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                             |
|       | التوفيق بين قوله تعالى «ولا تنقضوا الأيهان بعد توكيدها» وقول |
| ٤٦١   | الرسول «من حلف على يمين فرأى غيرها خيراً منها» الحديث        |
| १२०   | وجوب الهجرة وعلى من تجب                                      |
| ٤٦٦   | باب ما جاء في الإقسام على الله                               |
| ٤٦٧   | ملاحظة حُولُ الإَقسامُ على الله                              |
| 279   | باب لا يستشفع بالله على خلقه                                 |
| 273   | باب ما جاء في حماية المصطفى حمى التوحيد وسده طرق الشرك       |
| ٤٧٣   | الجمع بين قولي الرسول «أنا سيد ولد آدم» وقوله «السيد الله»   |
| ٤٧٦   | باب ما جاء في قول الله تعالى «وما قدروا الله حق قدره» الآية  |
| ٤٨٧   | خاتمة الكتاب ومصادره                                         |